
 

 

 

 

UNIÃO DAS INSTITUIÇÕES DE SERVIÇOS, ENSINO E 

PESQUISA LTDA. 

  

 

 

 

 

 

 

 

A ESPIRITUALIDADE NA PSICOTERAPIA: UMA PERSPECTIVA 

LOGOTERAPÊUTICA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OURO FINO - MG 

2025



LUANA PATRÍCIO CONTINI MACAÚBAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ESPIRITUALIDADE NA PSICOTERAPIA: UMA PERSPECTIVA 

LOGOTERAPÊUTICA 
 

 

 

 
Artigo científico apresentado ao Curso de 

Bacharelado em Psicologia das Faculdades 

Integradas ASMEC, de Ouro Fino, Minas Gerais, 

como requisito parcial para a conclusão do curso. 

 

Orientador: Lucas Nista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OURO FINO - MG 

2025



AGRADECIMENTOS 

Agradeço, com todo o meu ser, a Deus, minha fonte de inspiração e sentido para a 

vida, por me conduzir durante todo o curso com Seu infinito amor e generosa graça. 

Ao meu esposo, David, que sonhou meus sonhos e, com paciência e amor, esteve ao 

meu lado em uma jornada tão incrível e transformadora para nossas vidas. 

À minha filha, Maria Clara, um presente divino que ilumina e inspira cada passo da 

minha vida. Obrigada por ser minha escuta amorosa em tantos momentos desta jornada e por 

oferecer conselhos que aqueceram meu coração e acalmaram minha alma. 

À minha querida mãe, que fez parte da realização deste sonho, agradeço a Deus por 

sua vida preciosa, por estar sempre ao meu lado, por me encorajar e por suas orações que 

sustentaram minha caminhada.  

Ao meu orientador, Lucas, que, com sensibilidade e leveza, me guiou e apoiou ao 

longo deste trabalho, tornando essa trajetória ainda mais significativa. 

Ao querido mestre, amigo e psicoterapeuta João Paulo, que tive o privilégio de 

conhecer durante minha jornada acadêmica. Nossa amizade, linda e sincera, foi sendo 

construída ao longo do tempo, e sei que permanecerá para a vida toda. Posso dizer, com 

alegria, que ganhei um verdadeiro tesouro. 

Às amigas que o curso me trouxe de presente — Lázara e Victória Paulino —, foi 

maravilhoso poder conhecê-las e viver tantas emoções ao lado de vocês nesta jornada, levarei 

um pedacinho de cada uma comigo para sempre. Cada uma, com seu jeito único e especial de 

ser, iluminou a minha caminhada e tornou essa experiência ainda mais bonita e espero 

continuar escrevendo a minha história ao lado de vocês. 

A toda a minha família, que me apoiou e esteve presente com carinho e incentivo 

durante esta fase especial da minha vida. 

Ao curso de Psicologia, aos colegas da minha turma e a todos os professores que 

contribuíram para o meu crescimento pessoal e profissional, minha profunda gratidão. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Encontrei o significado da minha vida, ajudando os 

outros a encontrarem o sentido de suas vidas.” (Viktor 

Emil Frankl) 



A ESPIRITUALIDADE NA PSICOTERAPIA: UMA PERSPECTIVA 

LOGOTERAPÊUTICA 

 
 

 
Luana Patrício Contini Macaúbas¹ 

Lucas Nista² 

 

1 Acadêmica do Curso de Psicologia – Faculdades Integradas ASMEC – Ouro Fino – MG 

2 Docente do Curso Psicologia – Centro Universitário Amparense – UNIFIA – Amparo – SP 

 

 

RESUMO 

 

O presente artigo explora a relação entre espiritualidade, sentido da vida e prática 

psicoterapêutica, analisando como a dimensão espiritual contribui para a compreensão 

integral do ser humano e para a promoção da saúde mental. Fundamentado na Logoterapia de 

Viktor Emil Frankl, o estudo aborda a espiritualidade como uma dimensão essencial da 

existência, distinta da religião e da religiosidade. No entanto, dialoga com ambas ao promover 

a integração entre corpo, mente e significado. Objetivo geral: O objetivo geral deste artigo é 

compreender a contribuição da espiritualidade no processo psicoterapêutico, a partir da 

Logoterapia, destacando sua relevância para a qualidade de vida e para o cuidado integral do 

ser humano. Objetivos específicos: Este estudo discute a contribuição da espiritualidade nas 

experiências existenciais vivenciadas no processo psicoterapêutico; analisa a relevância de 

considerar a dimensão espiritual como constitutiva do ser humano e como ela repercute na 

saúde mental e na qualidade de vida; demonstra a influência da religiosidade/espiritualidade 

na sociedade brasileira; destaca a importância de inserir a espiritualidade tanto na formação 

acadêmica dos estudantes de Psicologia quanto na prática clínica do psicólogo. Metodologia: 

A pesquisa adota uma abordagem de revisão bibliográfica, qualitativa e exploratória, com 

base em publicações nacionais e internacionais disponíveis nas plataformas PePSIC, SciELO, 

PubMed e Repositórios Institucionais, no período de 2015 a 2025, além da consulta a autores 

clássicos anteriores a esse período. Foram analisados livros, artigos científicos, revistas 

acadêmicas, dissertações e teses que abordam a relação entre espiritualidade/religiosidade, 

Psicologia e saúde mental. Resultados: Os estudos indicam um crescimento expressivo das 

pesquisas sobre espiritualidade e saúde, especialmente no Brasil, revelando que a 

espiritualidade atua como fator de proteção psicológica, colaborando para o desenvolvimento 

pessoal, o enfrentamento de adversidades e o bem-estar emocional. A literatura evidencia que 

a Logoterapia reconhece o ser humano como um ser espiritual dotado de vontade de sentido, 

sendo a transcendência o eixo central de sua realização existencial. Constatou-se que a 

integração da espiritualidade no processo psicoterapêutico favorece o autoconhecimento, 

amplia a autonomia e proporciona uma visão mais humanizada da prática clínica. Conclusão: 

A espiritualidade, enquanto dimensão constitutiva do ser humano é essencial para o 

desenvolvimento psicológico e existencial, contribuindo para a promoção da saúde integral e 

para a atribuição de sentido à vida. A Logoterapia, ao incorporar a dimensão espiritual, amplia 

os horizontes da Psicologia e oferece constructos teóricos e práticos para uma atuação ética, 

sensível e comprometida com a dignidade e os direitos humanos. Acredita-se que, por meio 

deste estudo, será possível obter um olhar mais abrangente sobre a constituição humana, 

incentivando novas pesquisas científicas sobre o tema. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Espiritualidade; Logoterapia; Psicoterapia; Sentido da vida; Saúde 

mental. 



ABSTRACT 

 

This article examines the relationship between spirituality, the meaning of life, and 

psychotherapeutic practice, analyzing how the spiritual dimension contributes to a 

comprehensive understanding of human nature and promotes mental health. Drawing upon 

Viktor Emil Frankl's Logotherapy, the study addresses spirituality as an essential facet of 

existence, distinct from religion and religiosity, while fostering dialogue with these domains 

through integrating body, mind, and meaning. General objective: The primary aim of this 

research is to elucidate the contribution of spirituality to the psychotherapeutic process from 

the perspective of Logotherapy, emphasizing its significance for quality of life and the 

integral care of the human being. Specific objectives: This study discusses the role of 

spirituality in the existential experiences during therapy, analyzing its influence as a 

constitutive element of human identity and its impact on mental health and well-being, and 

examining the influence of religiosity and spirituality within Brazilian society. Furthermore, 

the study highlights the importance of incorporating spirituality into academic training for 

psychology students and the clinical practice of psychologists. Methodology: The research 

adopts a qualitative and exploratory bibliographic review of national and international 

publications available through platforms such as PePSIC, SciELO, PubMed, and institutional 

repositories, covering the period from 2015 to 2025, in addition to consulting classic authors 

predating this timeframe. The analysis encompasses books, scientific articles, academic 

journals, dissertations, and theses addressing the nexus of spirituality, religiosity, psychology, 

and mental health. 

The findings reveal a substantial increase in research focusing on spirituality and health, 

notably within Brazil, indicating that spirituality is a protective psychological factor that 

facilitates personal development, resilience in adversity, and emotional well-being. The 

literature emphasizes that Logotherapy perceives the human being as a spiritual entity 

endowed with a will to meaning, with transcendence as the central axis of existential 

fulfillment. Integrating spirituality within psychotherapeutic practice fosters self-awareness, 

enhances autonomy, and promotes a more humanized approach to clinical practice. 

Conclusion: Spirituality, as a fundamental component of human existence, is essential for 

psychological and existential development, and contributes significantly to holistic health and 

the attribution of meaning in life. By incorporating the spiritual dimension, Logotherapy 

expands the scope of psychology and provides theoretical and practical frameworks for an 

ethical, empathetic practice committed to human dignity and rights. It is believed that through 

this study, it will be possible to gain a broader perspective on the human frame, encouraging 

further scientific research on the subject. 

 

KEYWORDS: Spirituality; Logotherapy; Psychotherapy; Purpose of life; Mental health. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 8 

2. METODOLOGIA ....................................................................................................... 10 

3. DISCUSSÃO .............................................................................................................. 12 

3.1 Espiritualidade na saúde no Brasil........................................................................ 12 

3.2 Espiritualidade como dimensão humana .............................................................. 14 

3.3 Religião, Religiosidade e Espiritualidade ............................................................. 16 

3.4 Espiritualidade no Processo Psicoterapêutico ...................................................... 19 

3.5 Espiritualidade na Logoterapia de Viktor Emil Frankl ........................................ 23 

3.6 Psicoterapia, Espiritualidade, Ética e Direitos Humanos ..................................... 26 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................... 28 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ....................................................................... 30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

8 
 

1. INTRODUÇÃO 

Na contemporaneidade, o campo científico tem se dedicado ao estudo da inter-relação 

entre espiritualidade e qualidade de vida no contexto da psicologia clínica. Para abordar essa 

relação, adota-se como referencial teórico a Logoterapia, desenvolvida por Viktor Emil Frankl. 

A Logoterapia, inserida na terceira força da psicologia, a Psicologia Humanista-

Existencial, compreende que o ser humano é dotado de uma “vontade de sentido” e, por 

conseguinte, é impulsionado à sua busca. Sob tal perspectiva, essa vontade o orientaria 

intencionalmente, sendo atraído por um sentido de valor que o impulsionaria à autorrealização 

(Frankl, 1988/2007; Herrera, 2021). Nesse sentido, a orientação intencional do ser humano 

situa-se em um contexto em que ocorrem as experiências humanas; não é possível separar os 

objetos das experiências (Herrera, 2021). 

De acordo com Frankl (1988/2007), o ser humano é constituído por três dimensões: 

física, psíquica e espiritual, sendo esta última a que o diferencia dos vegetais e animais. A 

espiritualidade, nesse contexto, atravessa culturas e tradições, percorrendo uma jornada 

introspectiva, uma busca por autoaperfeiçoamento (Wolman, 2001). Buscar a espiritualidade 

“passa a se identificar com encontrar um modo melhor de viver, com levar uma vida melhor” 

(Wolman, 2001, p. 31). 

Culliford (2015) acrescenta que, a espiritualidade está relacionada à inteireza das 

experiências humanas. Entretanto, o ser humano frequentemente não vivencia essa inteireza, 

uma vez que tende à fragmentação das experiências.  

Dentro da perspectiva assumida nesta pesquisa, a espiritualidade diferencia-se da 

religião e da religiosidade. A religião pode ser compreendida como um sistema organizado de 

crenças, práticas, rituais e símbolos que visam à aproximação com o sagrado (Koenig, 2012). 

Por sua vez, a religiosidade pode ser entendida como sendo a forma como cada pessoa vivencia 

a religião, cada um atribui uma maneira diferente para essa experiência (Zangari; Machado et 

al., 2018). A espiritualidade pode ser considerada como uma busca pessoal por significado e 

propósito de vida (Koenig, 2012).  

Para Arantes (2016, p. 91), “a experiência espiritual é uma verdade experimentada, não 

é uma verdade conceitual.” A autora afirma que é possível experienciar a transcendência 

independentemente da religião, descrevendo-a como um sentimento profundo de pertencimento 

e unidade com aquilo que desperta tal percepção. 

A psicologia da espiritualidade, segundo Culliford (2015), diz respeito à reconciliação 

da experiência de inteireza do ser humano com as fragmentações e limitações inerentes à 



 

9 
 

realidade física, histórica e existencial. Essa concepção propõe que a espiritualidade atua como 

caminho de integração entre as dimensões da vida, promovendo harmonia entre o corpo, mente 

e significado. Para o autor, a experiência de inteireza implica reconhecer a unidade essencial 

do ser, mesmo diante das rupturas e contradições da condição humana. Para tanto, envolve 

posturas e práticas de atenção consciente, bem como a aquisição de conhecimento sobre si 

mesmo e sobre a realidade.  

Assim sendo, a prática psicoterapêutica pode ser uma importante ferramenta no 

desenvolvimento pessoal do sujeito, favorecendo a descoberta e a integração das experiências 

humanas. Segundo Arantes (2016, p. 89), “A espiritualidade é como um eixo que faz com que 

nos movamos em relação a si, com a vida, na relação com o outro, na relação com a sociedade, 

com o Universo, com a Natureza e com Deus.” 

Estudos demonstram que o reconhecimento e a valorização das crenças espirituais dos 

clientes favorecem a adesão ao tratamento psicoterapêutico e potencializa os resultados das 

intervenções (Culliford, 2015). Ressalta-se, portanto, que cada indivíduo é único e complexo, 

e que seu funcionamento psíquico deve ser compreendido de maneira integral. 

O desenvolvimento rumo à espiritualidade pode ocorrer por diferentes caminhos, mas 

este artigo enfoca particularmente a espiritualidade no processo psicoterapêutico. Não se 

pretende desconsiderar outras possibilidades de atribuição de sentido à experiência humana, 

mas sim aprofundar-se nesse aspecto específico.  

Dessa forma, a presente pesquisa tem como objetivo discutir a contribuição da 

espiritualidade nas experiências existenciais vividas no processo psicoterapêutico, com foco na 

integralidade do ser. Pretende-se oferecer uma análise crítica e fundamentada acerca da 

relevância de considerar a dimensão espiritual como constitutiva do ser humano e como esta 

pode repercutir na qualidade de vida e saúde mental do sujeito. Além disso, busca-se evidenciar 

que o conhecimento sobre a religiosidade e a espiritualidade exerce significativa influência na 

sociedade brasileira, visto que a cultura do país possui uma forte expressão nesse campo. De 

acordo com o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE (2022), 90,7% da população 

brasileira declarou praticar uma religião, um número significativo para o campo científico, 

especialmente para a Psicologia. Assim, destaca-se sua relevância tanto na formação acadêmica 

dos estudantes de Psicologia quanto na prática clínica do psicólogo. 

Ao integrar a dimensão espiritual como parte da experiência humana — objeto de estudo 

da Psicologia — este estudo busca contribuir para um olhar mais abrangente acerca da 

constituição do ser humano, bem como incentivar o desenvolvimento de novas pesquisas 



 

10 
 

científicas sobre essa temática. A escolha do tema também se fundamenta em uma justificativa 

de natureza científica, acadêmica e social. 

A relevância científica deste estudo fundamenta-se na crescente evidência empírica 

sobre a inter-relação da espiritualidade e qualidade de vida e saúde mental no processo 

psicoterapêutico. Pesquisas recentes apontam que a integração da dimensão espiritual ao 

cuidado psicológico amplia a compreensão da subjetividade humana e contribui para o 

fortalecimento de estratégias de enfrentamento, resiliência e sentido existencial (Koenig, 2012; 

Esperandio; Caldeira, 2022). 

No contexto brasileiro, observa-se o aumento expressivo de produções científicas que 

associam espiritualidade, religiosidade e saúde (Esperandio; Caldeira, 2022). Ao propor uma 

leitura existencial da espiritualidade, a Logoterapia contribui para o avanço do conhecimento 

psicológico ao romper com paradigmas reducionistas (Echavarría, 2022), favorecendo uma 

visão mais ampla e integrativa da saúde mental. 

 No âmbito acadêmico, o estudo busca ampliar o diálogo entre espiritualidade e 

psicologia, especialmente à luz da Logoterapia de Viktor Frankl, promovendo reflexões que 

integrem ciência, ética e sentido existencial. Dessa forma, esta pesquisa pretende colaborar para 

o avanço do conhecimento científico e para a formação de profissionais mais sensíveis às 

dimensões que compõem o ser humano, considerando que ainda há uma lacuna na formação 

acadêmica, que se traduz em medo e incapacidade de manejar a espiritualidade na prática 

clínica (Lucchetti et al., 2011). 

Em uma perspectiva social, a pesquisa justifica-se pela relevância da espiritualidade na 

cultura brasileira (IBGE, 2022) e pela necessidade de uma prática clínica que reconheça e 

respeite a diversidade de crenças, valores e experiências subjetivas (CONSELHO FEDERAL 

DE PSICOLOGIA, 2022). Além disso, ao longo dos estágios, percebeu-se que as pessoas que 

compartilhavam suas crenças recorriam a elas como uma importante fonte de amparo e 

fortalecimento emocional, buscando, por meio da espiritualidade, alcançar uma melhor 

qualidade de vida. 

 

2. METODOLOGIA 

O presente estudo caracteriza-se como uma pesquisa qualitativa e bibliográfica, de 

caráter exploratório e descritivo, fundamentada no método de revisão bibliográfica. Este 

método consiste na análise de materiais já produzidos, como livros, artigos científicos, 

dissertações e teses, servindo de base teórica para o desenvolvimento do estudo (Gil, 2008), 



 

11 
 

que permite a análise crítica de diferentes estudos publicados, com a finalidade de sintetizar o 

estado atual do conhecimento científico sobre a religiosidade/espiritualidade no campo 

científico da Psicologia e na prática clínica do psicólogo. 

Segundo Araújo e Borba (2004), a pesquisa qualitativa está fundamentada na ideia de 

que há um aspecto subjetivo no conhecimento produzido. O ser humano constitui-se como o 

principal ator dessa modalidade de investigação, sendo a teoria um marco referencial que 

orienta os procedimentos desenvolvidos. 

Para a busca das referências, foram utilizadas as bases de dados PePSIC, SciELO, 

PubMed e Repositórios Institucionais, por serem amplamente reconhecidas na comunidade 

científica e abrangerem publicações nacionais e internacionais (por retratar o assunto de 

maneira específica). As palavras-chave empregadas incluíram combinações como “Psicologia 

e Religiosidade/Espiritualidade”, “Religiosidade/Espiritualidade e Psicoterapia”, 

“Religiosidade/Espiritualidade e Qualidade de Vida”, e “Religiosidade/Espiritualidade e Saúde 

Mental”. 

Os critérios de inclusão envolveram: (a) artigos originais, tese de doutorado, revistas 

científicas nacionais (online), revistas científicas internacionais (online), repositórios, cartilha 

virtual, revisões, consensos e diretrizes publicadas entre 2015 e 2025 e autores clássicos antes 

de 2015; (b) publicações em português e inglês para artigos; (c) livros em português e inglês 

que abordassem a religiosidade/espiritualidade em Psicologia, religiosidade/espiritualidade em 

saúde; (d) foram selecionados 100 artigos que falam sobre a espiritualidade e a psicologia, 

sendo 40 artigos selecionados para fazer a inclusão neste estudo. Como critérios de exclusão, 

foram descartados 60 artigos publicados devido estratégia de pareação, duplicatas e materiais 

irrelevantes ao tema. 

O processo de análise ocorreu em quatro etapas: (1) extração das informações-chave; (2) 

leitura exploratória de títulos e resumos; (3) seleção dos artigos que atendiam aos critérios 

definidos; (4) síntese crítica dos achados, integrando convergências, divergências e lacunas 

identificadas na literatura. 

Dessa forma, a metodologia aqui descrita assegura rigor acadêmico e validade científica, 

permitindo que o presente trabalho alcance seu objetivo: compreender, a partir de múltiplas 

fontes de evidência, a relevância na compreensão da religiosidade/espiritualidade como 

experiência humana, para a qualidade de vida, na formação acadêmica em Psicologia e na 

prática clínica do psicólogo. 

 



 

12 
 

3. DISCUSSÃO 

3.1 Espiritualidade na saúde no Brasil 

Diante da literatura científica contemporânea, foi possível identificar o crescente 

número de pesquisas relacionadas à religiosidade/espiritualidade e saúde, com ênfase em sua 

influência sobre a qualidade de vida e a saúde mental (Weber; Pargament, 2014).  Pesquisas 

têm evidenciado que a dimensão espiritual atua como um importante fator de proteção 

psicológica, contribuindo para o enfrentamento de situações de sofrimento, para o 

fortalecimento de recursos internos e para uma maior adesão aos processos terapêuticos 

(Koenig, 2012; Dalgalarrondo, 2008). Nessa mesma direção, Culliford (2015) destaca que a 

integração da espiritualidade ao contexto psicoterapêutico possibilita uma compreensão mais 

ampla e humanizada do indivíduo, promovendo a harmonização entre suas dimensões 

emocional, cognitiva e existencial, o que favorece resultados mais significativos no tratamento 

psicológico. 

A Associação Mundial de Psiquiatria (WPA) passou a considerar a 

religiosidade/espiritualidade na relação saúde-doença dos indivíduos, bem como na 

prevalência, diagnóstico, tratamento, desfechos clínicos e prevenção de doenças (Moreira-

Almeida et al., 2016). Leva-se em conta o contexto sociocultural e histórico para compreender 

essa relação, já que ela pode se modificar conforme o contexto apresentado. O Manual 

Diagnóstico e Estatísticos de Transtornos Mentais (DSM 5-TR) considera o contexto social e 

cultural dos indivíduos, que podem ser uma fonte de força, aumentando a resiliência, bem como 

a conflitos psicológicos (American Psychiatric Association, 2022). 

Em termos de produção científica, o Brasil ocupa o 5º lugar no mundo em número de 

publicações na área de espiritualidade e saúde. Estudos recentes, realizados nos últimos três 

anos, evidenciam um crescimento considerável do interesse pela temática. O Diretório Nacional 

de Grupos de Pesquisa do CNPq também demonstrou números expressivos de pesquisas e 

linhas de investigação sobre o assunto (Esperandio; Caldeira, 2022). 

Por meio de estudos empíricos quantitativos, Esperandio e Caldeira (2022) apontam 

que, entre 2000 e 2013, houve um aumento expressivo de pesquisas relacionadas à 

espiritualidade em diversos contextos da saúde mental e física. As autoras destacam ainda o 

crescimento das produções acadêmicas sobre o tema. A Psicologia aparece em segundo lugar, 

com cerca de 26% das publicações. Além disso, ressaltam o aumento significativo de teses e 

dissertações em universidades brasileiras, em diferentes programas de pós-graduação. Nos 



 

13 
 

últimos quatro anos, esse crescimento tem se intensificado, sobretudo pela consideração da 

espiritualidade como um dos componentes inerentes às boas práticas em Cuidados Paliativos. 

Há psicólogos, no Brasil que se interessam em estudar a relação entre Psicologia e 

Religião. O Grupo de Trabalho “Psicologia da Religião” da Associação Nacional de Pesquisa 

e Pós-Graduação em Psicologia (ANPEPP) reúne pesquisadoras e pesquisadores da Psicologia 

da Religião de diversas universidades públicas e privadas, promovendo congressos a cada dois 

anos. Essa associação também publica livros resultantes dos Seminários de Psicologia e Senso 

Religioso (Zangari; Machado et al., 2018). Em 2024, ocorreu sua décima terceira edição 

(Even3, 2024). 

A cultura brasileira é extremamente rica quanto à expressão da espiritualidade, 

sobretudo no âmbito das religiões (Esperandio; Caldeira, 2022), podendo ser considerada como 

fonte de pesquisa para desvelar a totalidade do ser humano, bem como suas experiências. 

Lane (2006, p.19) afirma: 

[...] o desenvolvimento infantil até as patologias e as técnicas de intervenção, 

características do psicólogo, devem ser analisadas criticamente à luz desta 

concepção do ser humano – é a clareza de que não se pode conhecer qualquer 

comportamento humano isolando-o ou fragmentando-o, como se existe em si 

e por si... [a psicologia sócio-histórica] poderá responder à questão de como o 

homem é sujeito da História e transformador de sua própria vida e da sua 

sociedade, assim como qualquer outra área da Psicologia. 

 

Para compreender o ser humano, torna-se necessário situá-lo em seu contexto sócio-

histórico e cultural, reconhecendo as determinações que o constituem (Bock; Machado; 

Teixeira, 2018). 

A experiência religiosa é parte fundamental da vivência humana, influenciando a 

constituição da subjetividade, das culturas e das sociedades. Considerando que o Brasil é um 

país de forte religiosidade, torna-se essencial que a Psicologia compreenda os fenômenos 

religiosos e sua relação com a formação histórica da Psicologia como ciência (Zangari; 

Machado et al., 2018). Para Durkheim, (1978), a religião permanecerá presente enquanto existir 

sociedade, uma vez que é por meio dela que a coletividade se reconhece como totalidade. 

O antropólogo Carlos Rodrigues Brandão (2004) analisa o pluralismo religioso presente 

no Brasil contemporâneo como um amplo e variado conjunto de “sistemas religiosos de 

sentido”. Mapear o cenário religioso atual implica buscar identificar esses sistemas espirituais, 

marcados por forte dinamismo e grande transformação (Dalgalarrondo, 2008). A experiência 

religiosa deve ser vista como uma fonte de significação. Berger (1985, p.70) afirma: 

Não é a felicidade que a teodicéia proporciona antes de tudo, mas significado. 

E é provável que, nas situações de intenso sofrimento, a necessidade de 



 

14 
 

significado é tão forte quanto a necessidade de felicidade, ou talvez maior. Não 

resta dúvida de que o indivíduo que padece, digamos, de uma moléstia que o 

atormenta, ou de opressão e exploração nas mãos de seus semelhantes, deseja 

alívio desses ofortúnios. Mas deseja igualmente saber por que lhe sobrevieram 

esses sofrimentos em primeiro lugar. 

Segundo Koenig (2012), a espiritualidade está presente em diferentes culturas e 

sociedades, expressando-se na busca do ser humano por um sentido para a vida. Essa busca 

pode ocorrer por meio da participação religiosa, da fé em Deus, da família, do naturalismo, do 

racionalismo, do humanismo ou ainda nas artes. Essas diferentes expressões influenciam tanto 

a forma como as pessoas vivenciam saúde e doença, quanto à maneira como os profissionais de 

saúde compreendem essas experiências e interagem com os outros. 

Dessa forma, a religião/religiosidade/espiritualidade é um aspecto relevante para a 

formação da subjetividade humana em diferentes comunidades, sendo, portanto objeto de 

estudo da Psicologia, que é a ciência da subjetividade e do comportamento humano. Inclusive, 

existe uma área específica denominada Psicologia da Religião, que estuda o comportamento 

religioso, crenças, símbolos religiosos, assim como os processos psicológicos e sociais 

relacionados à religiosidade e à espiritualidade, que é fonte de sentido e propósito para a vida 

(Zangari; Machado et al., 2018). 

 

3.2 Espiritualidade como dimensão humana 

A Psicologia, desde como ciência, ocupou-se do estudo das experiências religiosas, 

buscando compreender como os indivíduos atribuíam sentido no sistema de crenças que eles 

acreditavam. Muitos pioneiros da Psicologia do século XIX e XX interessavam pelo estudo do 

comportamento religioso, por suas manifestações psíquicas, seus impactos na saúde mental, sua 

relevância na compreensão da inteligência humana e suas inferências na vida em sociedade. 

Dentre os grandes nomes da Psicologia, estão Wilhelm Wundt (1832-1920), 

considerado o pai da Psicologia moderna, William James (1842-1910), Sigmund Freud (1856-

1939), Carl Jung (1875-1961), Théodore Flournoy (1854-1920), Stanley Hall (1844-1924), 

James Leuba (1868-1946) e Edwin Starbuck (1866-1947), Maslow (1908-1970), Gordon 

Allport (1897-1967) e Viktor Frankl (1905-1997) (Zangari; Machado et al., 2018). Como 

também, Evelyn Underhill (1875-1941), Pierre Telhard de Chardin (1881-1955), Aldous 

Huxley (1894-1963) (Culliford, 2015). 

 Os autores mencionados foram fundamentais para que a religiosidade fosse considerada 

como um objeto relevante da Psicologia, utilizando os recursos e conhecimentos psicológicos 

de sua época para compreender as manifestações humanas. Além disso, recorreram a esses 



 

15 
 

fenômenos como base para desenvolver teorias e concepções a respeito da mente e do 

comportamento humano (Zangari; Machado et al., 2018). 

Segundo William James, as pessoas buscam por um significado na vida, além de suas 

preocupações no dia-a-dia (Culliford, 2015). Assim como ele, Théodoro Flournoy dedicou-se 

na compreensão de como as experiências religiosas conectam com as origens e o funcionamento 

da mente humana (Zangari; Machado et al., 2018). 

Underhill, (1999b, p.16) escreveu: 

Por baixo da superfície da vida, que geralmente nos contenta, há profundidades 

e grandes forças espirituais insuspeitas que condicionam e controlam nossas 

pequenas vidas. Algumas pessoas são, ou se tornam, sensíveis à pressão dessas 

forças... O resto de nós facilmente ignora os indícios de todo esse domínio da 

experiência. 

 

 Segundo a autora, as pessoas não percebem a dimensão espiritual por se tratar de uma 

vivência interna e não visível, além de estarem envolvidas com demandas cotidianas mais 

evidentes e externas. Ela, conclui que, “Nenhuma Psicologia que deixe de levá-las em conta [as 

forças espirituais] pode afirmar que é completa” (Culliford, 2015, p.90). 

Autores contemporâneos, como o psicólogo Kenneth I. Pargament e os médicos 

psiquiatras Harold G. Koenig e Larry Culliford são importantes pesquisadores e referências 

mundiais nos estudos sobre espiritualidade, coping religioso/espiritual (recurso de 

enfrentamento utilizado para lidar com o sofrimento da vida), saúde mental, religiosidade e a 

correlação entre espiritualidade e psicologia. 

A espiritualidade refere-se à dimensão da subjetividade humana, situada no âmbito das 

perguntas e buscas pelo sentido da vida, aspectos que movimentam o ser humano ao encontro 

de respostas, direcionando-o a elementos que compreendam a existência humana (Esperandio; 

Caldeira, 2022). Amatuzzi (2005) discorre que a espiritualidade é inerente ao ser humano 

enquanto tal, e é uma necessidade psicológica constitutiva de todo ser humano. 

A etimologia da palavra espiritualidade deriva do latim spiritus, “sopro de vida” ou 

“respiro”, como o termo latino saúde salus, “inteiro”, “intacto” e “íntegro”, ou do latim 

medieval sanus, “puro”, “verdadeiro”. Vale ressaltar, como seus significados se conectam e se 

aproximam (Esperandio; Caldeira, 2022). As noções etimológicas da espiritualidade e a saúde 

estão associadas nos significados, tais como, no sentido e propósito de vida. De acordo com 

as autoras, ao longo das diferentes épocas ocorreram vicissitudes conceituais que atribuíram 

múltiplos sentidos tanto ao termo saúde quanto à espiritualidade. Esse processo culminou numa 

espécie de “torre de Babel”, especialmente no que se refere à espiritualidade, recorrentemente 

apresentada de forma distanciada do conceito oficial de saúde, e vice-versa. 



 

16 
 

Alguns pesquisadores da área da espiritualidade criticam o modelo biomédico. De 

acordo com eles, não seria possível considerar uma pessoa em sua totalidade reduzindo-a ao 

aspecto biológico. O ser humano, em sua constituição, é biopsicossocial e espiritual, 

considerando as dimensões humanas emocionais, relacionais e de significação. Através de suas 

pesquisas, esses críticos buscam evidenciar o quanto a sociedade acolheu a perspectiva 

reducionista (Lousada, 2017).  

Segundo Minayo (2000), mesmo diante das tentativas de superação do modelo 

biomédico, as práticas em saúde ainda permanecem centradas em abordagens tradicionais, 

pouco voltadas à promoção de uma concepção ampliada de saúde. Contudo, iniciativas vêm 

sendo realizadas para uma compreensão mais dinâmica, em que a qualidade de vida se torna 

elemento essencial. Nesse sentido, trata-se de um conceito subjetivo, cuja avaliação só pode ser 

realizada pelo próprio indivíduo (Segre; Ferraz, 1997). 

Dessa forma, diversos pesquisadores compreendem a espiritualidade e a religiosidade 

como objeto da psicologia, na medida em que apresentam os diversos impactos que a correlação 

com a espiritualidade e/ou religiosidade provocam na subjetividade. Entretanto, pretende-se 

discutir o significado de cada uma dessas experiências humanas, bem como seus impactos na 

qualidade de vida dos indivíduos. 

3.3 Religião, Religiosidade e Espiritualidade 

A compreensão dos conceitos de religião, religiosidade e espiritualidade é fundamental 

para o campo da Psicologia e para a prática clínica do psicólogo, uma vez que essas dimensões 

influenciam significativamente a experiência humana. A literatura revela uma pluralidade de 

perspectivas e destaca suas diferenças conceituais. 

Segundo Koenig (2012), a religião pode ser compreendida como um conjunto de crenças 

e práticas coletivas, sustentadas por rituais que possibilitam a relação com o sagrado. 

Geralmente fundamenta-se em escrituras ou ensinamentos que buscam explicar o sentido da 

existência, o papel do ser humano no mundo e a vida após a morte, além de propor códigos de 

conduta aceitos pela comunidade. 

Para Dalgalarrondo (2008), a religião é um fenômeno humano complexo, constitutivo 

da subjetividade, que se apresenta simultaneamente como experiência psicológica, sociológica, 

antropológica, histórica, política, teológica e filosófica. Assim, caracteriza-se pela grande 

variabilidade ao longo do tempo e do espaço, envolvendo diferentes contextos culturais e 

históricos. Desse modo, a religião é geralmente compreendida como um sistema 



 

17 
 

institucionalizado de crenças, doutrinas e práticas que organiza a experiência coletiva em torno 

do sagrado (Dalgalarrondo, 2008). 

No que se refere à religiosidade, Zangari, Machado et al. (2018) afirmam que cada 

indivíduo a expressa de forma singular, atribuindo-lhe significados distintos. Koenig (2012) 

observa que a vivência religiosa pode manifestar-se tanto em âmbito público, por meio de 

atividades institucionais como cultos, orações comunitárias, evangelização ou voluntariado, 

quanto em práticas privadas, como orações individuais, meditação, leitura de textos sagrados e 

rituais pessoais. Para Dalgalarrondo (2008), a religiosidade pode ser compreendida como uma 

dimensão mais pessoal, desvinculada de instituições formais, de práticas ritualísticas ou de 

doutrinas específicas. 

Larson, Swyers e McCullough (1998) destacam que a religiosidade se configura tanto 

em crenças de caráter individual, como a fé em Deus ou em uma força transcendente, quanto 

em manifestações institucionais, expressas pela vinculação a denominações religiosas, pela 

participação em ritos coletivos e pela adesão a sistemas doutrinários organizados. Dessa forma, 

a religiosidade pode se expressar tanto de maneira institucional quanto individual, constituindo 

um importante indicador do engajamento do sujeito com sua crença. 

A espiritualidade, por sua vez, é descrita como uma dimensão mais ampla, vinculada à 

busca de sentido, propósito e conexão com o transcendente, sendo considerada parte essencial 

da existência humana e manifestando-se como necessidade de significado (Frankl, 1987). Para 

Pargament (2013), a espiritualidade se expressa em processos de enfrentamento e resiliência, 

enquanto Koenig (2012) enfatiza seu papel positivo na promoção do bem-estar e da saúde 

mental. 

Gerone (2015) compreende a espiritualidade como uma dimensão que transcende os 

sistemas religiosos, podendo manifestar-se em diferentes experiências humanas, tais como 

valores, ética, amor, compaixão, solidariedade, arte e, sobretudo, no sentido e no propósito da 

vida. De forma semelhante, Puchalski (2006) entende a espiritualidade como uma busca 

inerente do ser humano por significado e finalidade existencial, que pode ou não estar associada 

à religião, englobando também a relação com o transcendente, com a natureza, com a arte, com 

o pensamento racional e com os vínculos interpessoais, influenciando diretamente a forma 

como indivíduos e profissionais de saúde percebem e enfrentam a saúde e a doença. Culliford 

(2015), diz que a espiritualidade é a inteireza. O homem com frequência não experimenta a 

inteireza nas experiências que vivenciam, já que tende a fragmentação delas. Culliford (2015, 

p.17-18) afirma que: 



 

18 
 

Estamos acostumados à disjunção, a começos e fins, nascimento e morte, ao 

envelhecimento, à passagem das estações, do dia e da noite, ao despertar e 

acordar, à descontinuidade de voltar a mente disto para isso e aquilo... para 

desejos e aversões...para pensamentos, sentimentos, percepções dos sentidos e 

impulsos para a ação... para frente e para trás, entre experiências dentro da 

mente, dentro do corpo e ‘lá fora’, no mundo... perto e distante... no presente 

ou futuro... na consciência simples, em estados crepusculares, em sonhos, na 

memória e na imaginação. 

 

Pesquisas indicam que religiosidade e espiritualidade exercem papel relevante em duas 

dimensões principais: no auxílio ao enfrentamento de situações adversas, como doenças, 

transtornos ou períodos de estresse intenso, e na promoção de estados emocionais positivos, 

tais como bem-estar, otimismo e senso de propósito existencial (Koenig, 2012). Nessa 

perspectiva, Marques et al. (2009) compreendem a espiritualidade como uma experiência de 

bem-estar vinculada à descoberta de um propósito que justifique o engajamento do indivíduo 

com a vida, associado a um significado último da existência. 

 Boff (2006) acrescenta que a espiritualidade refere-se à experiência de contato com 

dimensões que transcendem a realidade cotidiana, caracterizando-se pela vivência de uma força 

interior que ultrapassa as capacidades individuais. Para Pargament e Mahoney (2002), a 

espiritualidade constitui uma dimensão essencial e universal do ser humano, promotora de 

humanização e desenvolvimento, favorecendo o compromisso com o cuidado ao próximo, com 

a natureza e com a criação.  

Nesse contexto, diversos profissionais da área da saúde reconhecem o potencial da 

religiosidade na promoção da saúde e do bem-estar, destacando a importância fundamental de 

estudá-la de forma integrada com a espiritualidade, compreendida como a dimensão que 

confere sentido à vida (Esperandio; Caldeira, 2022). Assim, embora inter-relacionados, 

religião, religiosidade e espiritualidade apresentam especificidades conceituais que as 

distinguem, sobretudo em contextos clínicos e científicos, a fim de evitar reducionismos e 

possibilitar uma compreensão mais integral da experiência humana. 

Consideradas dimensões constitutivas da existência, religiosidade e espiritualidade 

acompanham a trajetória do ser humano ao longo da história. Sua influência manifesta-se tanto 

nas interações sociais e culturais quanto na esfera intrapsíquica do indivíduo, refletindo-se em 

valores, crenças, emoções e atitudes. Logo, tais dimensões integram também aspectos da 

constituição psicológica, o que as torna relevantes nos atendimentos clínicos em Psicologia. 

  



 

19 
 

3.4 Espiritualidade no Processo Psicoterapêutico 

Nas últimas décadas, a psicologia tem ampliado seu campo de interesse para a 

espiritualidade e a religiosidade, reconhecendo sua influência direta sobre a saúde mental, o 

bem-estar psicológico e a integração biopsicossocioespiritual do ser humano. A saúde mental, 

conforme Lancetti e Amarante (2006) pode ser compreendida não apenas como ausência de 

doenças, mas como a busca ativa por modos de vida que favoreçam o enfrentamento das 

adversidades, promovendo mudanças e produção de subjetividade. 

Essa perspectiva dialoga com o conceito de qualidade de vida apresentado por Minayo, 

Hartz e Buss (2000), que inclui a dimensão espiritual como componente essencial da saúde 

integral. Mendes (1996) acrescenta que a saúde deve ser entendida como fruto de um processo 

social, manifestando-se nas condições de vida cotidianas e traduzindo-se em um viver pleno e 

prazeroso tanto no plano individual quanto coletivo. 

A espiritualidade pode ser definida como qualidade inerente ao espírito humano, 

manifestando-se em experiências que transcendem sistemas religiosos e permeiam valores, 

ética, moral, amor, compaixão, arte, solidariedade e, sobretudo, no sentido e no propósito da 

vida (Gerone, 2015). Nesse sentido, constitui recurso fundamental para lidar com adversidades 

emocionais, funcionando como fator de resiliência psicológica e suporte social (Silva et al., 

2021). Além disso, pesquisas evidenciam que a espiritualidade contribui para a aceitação do 

sofrimento, promove bem-estar, esperança e otimismo, reduz sintomas depressivos e fortalece 

os vínculos sociais (Koenig, 2005; Pinto et al., 2007; Espinha et al., 2013). 

Koenig (2012) ressalta que a espiritualidade atua como fator protetor diante de 

experiências estressantes inevitáveis, funcionando como recurso de enfrentamento e ampliando 

a qualidade de vida. Para Pargament e Cummings (2010), a espiritualidade relaciona-se à 

resiliência, transformando experiências adversas em oportunidades de crescimento pessoal. 

Pesquisas qualitativas realizadas em contextos clínicos e institucionais brasileiros 

apontam que a espiritualidade é vivida como experiência singular de encontro consigo mesmo, 

com o outro, com o cosmos e com o transcendente. Profissionais entrevistados em estudos sobre 

o tema destacaram três dimensões principais: a saúde mental como equilíbrio e sentido da vida; 

a espiritualidade/religiosidade como experiência vital; e a clínica como espaço de 

autoconhecimento e autonomia. O mencionado estudo aponta que a forma como cada indivíduo 

interpreta e vivencia sua religiosidade/espiritualidade pode gerar efeitos positivos ou negativos 

(Oliveira; Junges, 2012).  



 

20 
 

Neste cenário, a espiritualidade, entendida como liberdade de posicionamento diante 

das circunstâncias, constitui experiência fundamental para uma nova percepção da realidade 

(Jung, 1987). Os resultados também mostram que a psicopatologia se vincula mais à religião 

enquanto espaço de simbolização do sofrimento do que à experiência espiritual em si. Por fim, 

os psicólogos entrevistados reconheceram a relevância das experiências espirituais para a saúde 

mental, independentemente da prática religiosa, ainda que persista dificuldade conceitual entre 

espiritualidade, religiosidade e religião (Oliveira; Junges, 2012).  

Segundo Pargament et al. (2003), o enfrentamento de estressores está ligado à 

integração de crenças, emoções e valores; sua ruptura pode resultar em perda de sentido, raiva 

de Deus ou confusão no sistema de crenças. Para que a vivência contribua à saúde mental, é 

fundamental o significado que o sujeito atribui à experiência. A pesquisa indica que o processo 

psicoterapêutico eficaz é aquele que, além de atuar sobre sintomas, favorece o 

autoconhecimento como dimensão espiritual. A autonomia desenvolvida nesse processo é 

apontada como elemento central, por possibilitar ao sujeito interferir no cotidiano, construir 

normas próprias e relacionar-se de forma ativa na comunidade (Moreira; Andrade, 2003). 

A psicoterapia aparece nesse contexto como espaço privilegiado de acolhimento, escuta 

e atribuição de sentido. Para além do tratamento de sintomas, a clínica possibilita que o sujeito 

compreenda as fontes de seu sofrimento e desenvolva suas potencialidades de transformação 

(Saldanha, 1999). Ao integrar a dimensão espiritual no processo psicoterapêutico, o psicólogo 

contribui para o autoconhecimento e a autonomia, promovendo saúde integral e ampliando 

recursos de enfrentamento. Peres, Simão e Nasello (2007) ressaltam que a prática clínica deve 

investigar o papel da religião e da espiritualidade nos sistemas de crença dos pacientes, 

utilizando tais recursos de forma ética e consciente. Os autores afirmam que, estudos 

internacionais confirmam a relevância dessa integração, apontando resultados terapêuticos 

significativos quando a espiritualidade é considerada como parte do processo psicoterapêutico. 

Farris (2005) observa que, embora psicoterapia e espiritualidade utilizem linguagens 

distintas, ambas podem ser compreendidas como universos simbólicos que buscam a 

construção de significados. O êxito dessa integração depende da abertura do psicólogo, que 

deve discernir entre vivências espirituais maduras e manifestações defensivas ou neuróticas. 

Para Fong (2009), o autoconhecimento é elemento central nesse processo, permitindo ao sujeito 

realizar escolhas mais conscientes e encontrar maior sentido para a vida. 

 Nesse contexto, Pargament e Exline (2013) destacam as chamadas lutas espirituais, que 

configuram como experiências de tensão ou conflito em torno do que é considerado sagrado. O 



 

21 
 

sagrado, por sua vez, não se limita às concepções tradicionais de Deus ou de divindades, mas 

pode incluir qualquer aspecto da vida percebido como transcendente, ilimitado e dotado de 

sentido último. Os autores citados salientam que evitar essas questões no processo 

psicoterapêutico significa perder oportunidades de transformação, uma vez que tais lutas podem 

conduzir tanto à fragmentação e ao sofrimento quanto ao fortalecimento da integridade e ao 

crescimento psicológico. 

Por isso, cabe ao psicoterapeuta acolher esses conteúdos, que frequentemente envolvem 

ansiedade, medo, dor emocional, mas também alegria intensa. A espiritualidade, assim, está 

profundamente vinculada à busca por significado, estruturada em um “sistema de orientação” 

formado por crenças, práticas, estratégias de regulação emocional e conexões relacionais. Essa 

busca, contudo, não se dá de forma linear, sendo impactada pelos acontecimentos da vida, que 

podem provocar rupturas nesse sistema, fragilizando o propósito existencial ou levando à sua 

reconfiguração. O desfecho dessas lutas espirituais dependerá da capacidade do indivíduo de 

mobilizar recursos internos e externos, aceitar circunstâncias adversas e reconstruir uma visão 

coesa e autêntica de si e do mundo (Pargament; Exline, 2013). 

Culliford (2015) discorre sobre práticas espirituais, como qualquer ação que contribua 

para o desenvolvimento espiritual. Tais práticas podem estar associadas a tradições religiosas, 

como orações, rituais de fé, meditação e leitura de textos sagrados, ou se manifestar de forma 

não religiosa, por meio de atividades como contemplação, ioga, contato com a natureza, 

apreciação das artes, relações familiares saudáveis e atos de compaixão. Em ambos os casos, 

contribuem para dar significado à existência, ampliando o senso de propósito, pertencimento e 

autenticidade, além de favorecer uma vida mais integrada e saudável.  

Para Koenig (2012), a espiritualidade é expressa nos aspectos cognitivos, experienciais 

e comportamentais. Os aspectos cognitivos ou filosóficos da espiritualidade dizem respeito à 

busca por significado, propósito e verdade na existência, bem como às crenças e valores que 

orientam a vida de uma pessoa. Já os aspectos experienciais e emocionais abrangem 

sentimentos como esperança, amor, conexão, paz interior, conforto e apoio, os quais se 

relacionam com os recursos internos do indivíduo, sua capacidade de oferecer e receber amor 

espiritual e os diferentes vínculos estabelecidos consigo mesmo, com a comunidade, com a 

natureza, com o ambiente e com o transcendente (seja um poder superior, um sistema de 

valores, Deus ou até mesmo a noção de ciência cósmica). Os aspectos comportamentais, por 

sua vez, estão ligados à forma como a pessoa expressa externamente suas crenças espirituais e 

o seu estado interior. Para muitos, a espiritualidade se manifesta por meio da religião ou de uma 



 

22 
 

relação pessoal com o divino; entretanto, há quem a vivencie através do contato com a natureza, 

da música, das artes, da vivência de valores e princípios ou ainda pela busca do conhecimento 

científico. 

 Cabe ressaltar também quanto à formação dos profissionais da saúde e sua preparação 

para lidar com a dimensão espiritual nos atendimentos. No contexto acadêmico, as 

universidades ainda carecem de disciplinas, rodas de conversa, palestras e debates que abordem 

a espiritualidade e a religiosidade nas grades curriculares dos cursos de saúde. A inclusão desse 

conteúdo é essencial, pois práticas espirituais e religiosas afetam a saúde integral e o bem-estar, 

na maioria das vezes de forma positiva (Oliveira, 2017).  

Lucchetti et al. (2011) identificaram que muitos profissionais se sentem inseguros e até 

constrangidos ao tratar de espiritualidade com seus pacientes, enquanto estes, por sua vez, não 

encontram espaço seguro para expressar suas crenças, justamente pela falta de preparo dos 

profissionais. Essa lacuna na formação acadêmica se traduz em medo e incapacidade de manejar 

tais situações na prática clínica. 

Nessa perspectiva, Inoue e Vecina (2017) defendem que a medicina, assim como as 

demais áreas da saúde, precisa se abrir ao âmbito espiritual, dado seu impacto no processo 

saúde-doença. Peres et al. (2007) reforçam que muitos pacientes desejam falar sobre 

espiritualidade, crenças e sentimentos, mas ainda não encontram nos profissionais preparados 

para acolher essas questões, o que revela a urgência de maior investimento na capacitação 

acadêmica e ética para essa abordagem. 

O debate em torno dos paradigmas de saúde também contribui para esse entendimento. 

O modelo biopsicossocial ampliado, originalmente proposto por Engel (1977), já reconhece a 

interação entre fatores biológicos, psicológicos e sociais, mas sua extensão incorpora a 

espiritualidade como quarta dimensão, consolidando uma abordagem integrativa. Santos 

(2008), Capra (1996) e Vasconcellos (2005) defendem o chamado “paradigma emergente”, que 

concebe o ser humano como complexo, intersubjetivo e integral, superando a fragmentação 

cartesiana, incluindo a espiritualidade como dimensão constitutiva da existência. 

Considerando o exposto, é possível afirmar que a espiritualidade exerce influência 

significativa sobre a saúde mental, funcionando como recurso de enfrentamento, resiliência e 

promoção de qualidade de vida. A literatura evidencia que a integração dessa dimensão na 

psicoterapia contribui para o fortalecimento do autoconhecimento, a ampliação da autonomia e 

o cuidado integral do ser humano. Dessa forma, ao reconhecer a espiritualidade como parte 



 

23 
 

inerente da experiência humana, o psicólogo amplia os recursos disponíveis no processo 

psicoterapêutico e promove uma prática clínica mais ética, sensível e transformadora. 

 

3.5 Espiritualidade na Logoterapia de Viktor Emil Frankl 

A Logoterapia (método psicoterápico) e Análise Existencial (fundamentação filosófica) 

foram criadas pelo neurologista, psiquiatra e doutor em filosofia austríaco Viktor Emil Frankl 

(1905-1997), em Viena, Áustria. Ele foi prisioneiro durante a Segunda Guerra Mundial e passou 

por quatro campos de concentração. Desenvolveu sua teoria antes da guerra, entre as décadas 

de 1920 e 1930, mas ela só foi consolidada em 1945, ao final do conflito. 

Sua abordagem é conhecida como a Terceira Escola Vienense de Psicoterapia, como 

também a Psicologia do Sentido da Vida. O termo “logos” vem da palavra grega e significa 

“sentido”, sua teoria concentra-se no sentido da existência humana, bem como a busca da 

pessoa por este sentido (Frankl, 1987).  

Frankl fundamenta seu método a partir de uma crítica às concepções reducionistas, que 

buscam explicar o ser humano unicamente a partir da biologia. Em contraposição, ele propõe 

uma perspectiva ontológica denominada “ontologia dimensional”, na qual considera o ser como 

um todo (Echavarría, 2022). 

Segundo Santos (2016), a Logoterapia adota uma concepção de ser humano que 

ultrapassa a visão restrita ao modelo biopsicossocial, evitando reduzi-lo a uma de suas partes 

isoladas. Trata-se, portanto, de compreender o indivíduo em sua totalidade, reconhecendo-o 

como unidade, ainda que constituído por diferentes dimensões. Sua teoria e técnica em 

psicoterapia levam em conta a estrutura ontológica complexa da integração do ser humano 

constituída pelas dimensões biológica, psicológica e espiritual.  

Segundo essa concepção, o ser humano encontra a si mesmo ao transcender à 

espiritualidade, não podendo negá-la, pois o propósito de sua existência está na realização de 

valores. Assim, sentido e valor mantêm uma relação estreita, visto que o sentido é inerente à 

existência, enquanto o valor se define como algo atemporal, essencial e passível de 

transformação. 

Nessa perspectiva, Frankl buscou distanciar a espiritualidade de um caráter estritamente 

religioso, denominando-a “dimensão noética”, termo de origem grega que remete à razão e ao 

espírito, relacionando-a aos fenômenos humanos. Para o autor, o ser humano é capaz de 

orientar-se por valores, reconhecendo-os, percebendo-os, conhecendo-os, experimentando-os e 

realizando sentido (Houaiss, 2009; Lima, 2012). 



 

24 
 

Os três grandes conceitos da Logoterapia são: a liberdade da vontade que diz respeito à 

dimensão interna ou espiritual do ser humano diante dos aspectos biopsicossociais, na jornada 

em busca de sentido, o ser humano é livre para fazer escolhas; a vontade de sentido, o ser 

humano tem sempre um desejo de encontrar um sentido para vida, ele é movido pela busca de 

significado, procurando reconhecer o sentido presente nas realidades humanas e concretizar 

valores nas situações históricas específicas (Herrera, 2021); o sentido da vida, que não pode ser 

simplesmente concedido, mas deve ser descoberto pela própria pessoa, não em seu interior, e 

sim fora de si, por meio das experiências das quais extrai significado (Frankl, 2003). 

O ser humano tem a possibilidade de encontrar sentido de três formas (Herrera, 2021): 

valores de criação (o que o homem entrega ao mundo), valores de experiência (o que o homem 

recebe do mundo), valores de atitude (postura do homem diante do sofrimento). Sendo assim, 

o sentido da existência pode ser desvelado por meio de três experiências fundamentais: o amor 

dirigido a outra pessoa, a dedicação a um ideal e a aceitação do sofrimento inevitável em prol 

de algo superior (Frankl, 2003). 

Aquino et al. (2015) apontam que a experiência espiritual pode se apoiar na fé, 

compreendida como a crença incondicional na existência de um suprassentido, um sentido de 

vida mesmo quando este não é plenamente compreendido racionalmente. De acordo com essa 

compreensão, a espiritualidade se manifesta também na atribuição de significado ao sofrimento, 

sustentando-o como parte de uma realização interior. Nesse sentido, Frankl (1987) argumenta 

que o indivíduo pode possuir uma força interior capaz de superar as circunstâncias externas de 

seu destino, estando sempre diante da decisão de transformar sua condição de sofrimento em 

um compromisso existencial com valores.  

Para Frankl (2007), o homem que assume o risco de buscar um sentido para sua vida é 

denominado homem religioso. Essa busca por sentido ocorre mesmo quando não há plena 

consciência dela. Entretanto, quando o indivíduo não consegue realizar essa busca e não alcança 

a realização de seus valores, ele tende ao adoecimento, sendo, portanto, a transcendência o 

caminho para a restauração (Frankl, 1987). No âmbito psicoterapêutico, a logoterapia valoriza 

o encontro existencial entre o psicoterapeuta e cliente, priorizando a relação interpessoal em 

detrimento das técnicas, sem, contudo, descartá-las. Nesse contexto, uma abordagem 

exclusivamente técnica pode comprometer os efeitos terapêuticos, pois é relevante considerar 

o toque humano (Frankl, 2007). Assim, esse método busca compreender o indivíduo em sua 

totalidade. 



 

25 
 

A Logoterapia tem se consolidado como uma abordagem clínica relevante no tratamento 

das neuroses. Frankl (1987) distingue três tipos: psicogênicas, somatogênicas e noogênicas. 

Enquanto as neuroses psicogênicas atingem a dimensão psicológica, as somatogênicas 

envolvem aspectos físicos e as noogênicas relacionam-se a questões existenciais, como o vazio 

existencial e a falta de sentido. Segundo Frankl, a logoterapia é mais indicada para as neuroses 

noogênicas (Echavarría, 2022). 

Para intervir terapeuticamente, o logoterapeuta deve realizar diagnóstico diferencial, 

identificando se o quadro clínico afeta exclusivamente dimensões somáticas ou psicológicas, 

se há impacto sobre a dimensão noética ou se a origem do problema é essencialmente 

existencial. Isso demanda, frequentemente, a utilização de exames clínicos e testes 

psicológicos. Frankl (2010) denominou o sentimento de ausência de sentido como “vácuo 

existencial”, manifestado por estados de angústia e tédio decorrentes da falta de conformidade 

e da pressão social pela massificação ou pela submissão a expectativas externas. Este fenômeno 

é caracterizado por uma “neurose coletiva” contemporânea, sobretudo no século XXI, marcado 

por um ritmo acelerado de vida sem tempo para reflexão e significado. 

O “adoecimento espiritual” manifestado coletivamente expressa-se em fenômenos 

como suicídio, criminalidade e dependência química, associados às crises existenciais da 

modernidade, bem como à tríade trágica, sofrimento, culpa e morte (Frankl, 2003, 2010). Nesse 

sentido, Frankl (1987) reconhece a importância do contexto histórico-social na compreensão 

das neuroses e na indicação de intervenções terapêuticas. 

O logoterapeuta assume funções fundamentais, entre as quais: compreender o cliente 

em sua integralidade, valorizando a relação terapêutica e cultivando atitudes de abertura, 

proximidade e respeito (Herrera, 2021); promover a autonomia do cliente na autoexploração e 

na construção de seu projeto existencial; aplicar técnicas adequadas ao caso; e, quando 

pertinente, compartilhar experiências pessoais para favorecer a expressão livre de sentimentos, 

emoções e conclusões. Frankl (1987) acrescenta que cabe ao psicoterapeuta auxiliar o paciente 

a identificar o que verdadeiramente busca em sua existência. 

Entre as técnicas específicas, destacam-se a técnica da intenção paradoxal e a 

derreflexão, são técnicas baseadas no autodistanciamento e na autotranscendência, 

respectivamente. A intenção paradoxal visa provocar no paciente uma inversão de atitude diante 

de seus temores, substituindo o medo por uma postura bem-humorada, favorecendo o 

autodistanciamento de situações externas e de si mesmo. Já a derreflexão é utilizada quando o 

paciente apresenta um sofrimento que pode gerar uma patologia. Nessa técnica, o logoterapeuta 



 

26 
 

orienta-o a direcionar o foco para aspectos relevantes da existência, promovendo a 

autotranscedência, que conduz o ser humano a voltar-se para algo ou alguém além de si mesmo 

(Echavarría, 2022).  

A Logoterapia é compreendida como um processo analítico cujo objetivo central é 

auxiliar o paciente a descobrir sentido em sua vida, conscientizando-o de sua dimensão 

espiritual. Herrera (2021) destaca como metas desse processo: identificar a natureza do 

sofrimento; compreender o ser humano por trás da doença; fomentar a descoberta das próprias 

habilidades; promover a responsabilização pela própria existência; e facilitar a integração 

temporal entre passado, presente e futuro como fonte de significado. 

Assim, Viktor Frankl contribuiu significativamente para a psiquiatria e a psicoterapia 

ao ampliar o entendimento sobre a dimensão espiritual, colocando a transcendência como eixo 

central no cuidado psicoterapêutico e na busca de sentido na vida. Portanto, ela pode ser uma 

ferramenta de destacada importância no contexto clínico, desde que manejada com 

sensibilidade e fundamentação ética. 

 

3.6 Psicoterapia, Espiritualidade, Ética e Direitos Humanos 

O Código de Ética Profissional do Psicólogo, em seu artigo 2º, alínea “b”, estabelece 

que o (a) psicólogo (a) não deve induzir posicionamentos de ordem filosófica, política, moral 

ou religiosa. Isso, no entanto, não significa que tais temas não possam ser abordados no contexto 

do atendimento. O Código é estruturado a partir de Princípios Fundamentais que sustentam os 

artigos e todas as resoluções do Sistema Conselhos de Psicologia. Entre esses princípios, 

destacam-se os que tratam da defesa dos direitos humanos, enfatizando o compromisso do (a) 

psicólogo (a) com a promoção da liberdade, dignidade, igualdade e integridade da pessoa 

atendida, além do dever de contribuir para a eliminação de situações de negligência, 

discriminação, violência ou opressão. Para tanto, o (a) profissional deve pautar sua prática em 

responsabilidade social, adotando uma postura crítica diante da realidade política, econômica, 

social e cultural. 

Nesse contexto, cabe salientar que o (a) psicólogo (a) não pode utilizar sua posição 

profissional para privilegiar uma religião em detrimento de outra, nem deixar que suas 

convicções pessoais interfiram na prática clínica. A espiritualidade e a religiosidade são 

dimensões significativas da vida humana e não devem ser ignoradas, mas é preciso diferenciá-

las do direcionamento religioso por parte do (a) profissional. O acolhimento das experiências 

religiosas da pessoa atendida deve ser feito com respeito, sem imposição ou indução. 



 

27 
 

O Conselho Federal de Psicologia e os Conselhos Regionais já publicaram materiais que 

orientam sobre como lidar com a religiosidade em atendimentos, reforçando que o papel do (a) 

psicólogo (a) não é convencer o (a) cliente a adotar suas próprias crenças, mas compreender a 

relevância que essas experiências podem ter na vida de cada sujeito. Isso é particularmente 

importante considerando que aspectos religiosos podem, em muitas situações, gerar sofrimento 

psíquico. Logo, o papel do(a) psicólogo (a) é acolher e tratar dessas questões de forma ética e 

responsável, sem evitá-las. 

Além disso, a Constituição Federal assegura o princípio da laicidade do Estado, que 

garante a separação entre religião e política, protegendo a diversidade de crenças no Brasil. 

Nesse mesmo sentido, a Psicologia se coloca como uma ciência e profissão laica, que não se 

fundamenta em perspectivas religiosas, mas também não deve ser confundida com 

antirreligiosidade. A laicidade implica respeito a todas as formas de crença ou não crença. 

O Código de Ética também proíbe que o (a) psicólogo (a) estabeleça vínculos que 

possam comprometer os objetivos do atendimento. Isso significa que, mesmo quando 

profissional e paciente compartilham da mesma fé, devem prevalecer os princípios 

fundamentais da Psicologia. O ambiente psicoterapêutico deve ser claramente diferenciado do 

ambiente religioso, e conselhos espirituais não devem ser confundidos com orientações 

psicológicas. Caso o (a) psicólogo (a) seja também líder ou participante ativa de uma 

comunidade religiosa, é essencial separar esses papéis e deixar explícito quando estiver falando 

como membro de fé e não como profissional da Psicologia. 

Não existe uma norma absoluta que determine o que é permitido ou proibido em todos 

os contextos. Por isso, cada situação deve ser analisada criticamente. A indução religiosa é 

vedada, mas a presença de símbolos no espaço de trabalho, por exemplo, deve ser refletida. 

Embora possam parecer simples adornos, tais símbolos podem carregar significados para as 

pessoas atendidas. Assim, o (a) profissional precisa ponderar se sua exposição, seja religiosa 

ou não, como no caso de tatuagens, estilos de roupa ou adornos culturais, interfere na relação 

terapêutica. O ponto central é equilibrar a autenticidade pessoal com a responsabilidade ética, 

cuidando para que o (a) cliente não se sinta pressionado (a) a compartilhar das mesmas posições. 

Outro aspecto relevante é que, assim como em qualquer dimensão da vida, as práticas 

religiosas podem trazer benefícios, mas também riscos à saúde. O (a) psicólogo (a) deve abordar 

essas situações dentro do projeto terapêutico. Dessa forma, práticas como jejuns, uso de 

substâncias ou tratamentos alternativos só devem ser questionadas caso causem prejuízos à 



 

28 
 

saúde ou à qualidade de vida da pessoa atendida. O objetivo não é invalidar a crença, mas 

avaliar os comportamentos que possam colocar em risco a vida ou o bem-estar. 

Durante sua formação, o (a) psicólogo (a) aprende que sua função não é debater ou 

julgar crenças, mas compreender a realidade do (a) cliente e construir com ela um plano de 

cuidado. No entanto, é natural que surjam situações que causem desconforto pessoal ao 

profissional. Nesses casos, o Código de Ética orienta que o (a) psicólogo (a) só deve assumir 

compromissos para os quais esteja preparado (a) técnico, teórica e pessoalmente. Quando isso 

não for possível, recomenda-se buscar apoio em psicoterapia, supervisão, cursos ou, em último 

caso, encaminhar o atendimento a outro (a) profissional. 

O Código ainda reforça que a prática psicológica deve se basear nos valores da 

Declaração Universal dos Direitos Humanos. Isso implica que, diante de situações de violação 

de direitos, sejam elas religiosas ou não, o (a) psicólogo (a) tem o dever de intervir, acolher e 

orientar o (a) cliente, auxiliando-o (a) a buscar soluções ou até mesmo acionando os órgãos 

competentes quando necessário. 

Por fim, deve-se destacar que a atuação do (a) psicólogo (a) diante de questões religiosas 

segue os mesmos princípios que norteiam sua conduta em outras áreas: fundamentação teórica, 

análise crítica e compromisso ético com a saúde, a dignidade e os direitos humanos das pessoas 

atendidas. 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O presente estudo buscou demonstrar, por meio de revisão bibliográfica, que a 

espiritualidade, enquanto dimensão humana constitui elemento essencial para o 

desenvolvimento psíquico, emocional e espiritual, possibilitando que o indivíduo encontre 

sentido para suas experiências existenciais. A Logoterapia de Viktor Emil Frankl, ao integrar a 

espiritualidade à psicoterapia, promove uma visão ampliada do ser humano, reconhecendo sua 

capacidade de autotranscendência e de realização de valores. 

No cenário contemporâneo, marcado por crises existenciais e pela perda de referências 

simbólicas, a busca por sentido emerge como necessidade vital. Assim, a espiritualidade torna-

se via de reconexão com o essencial, favorecendo equilíbrio interior e o cuidado com a saúde 

mental. A literatura consultada aponta que indivíduos que têm suas crenças espirituais 

respeitadas e integradas ao processo psicoterapêutico demonstram maior adesão ao tratamento 

e melhor qualidade de vida. 



 

29 
 

Contudo, observa-se que a formação dos profissionais da saúde ainda carece de 

abordagens sistemáticas sobre o tema, o que reforça a urgência de incluir a espiritualidade nas 

matrizes curriculares acadêmicas e nas práticas clínicas. O psicólogo, ao compreender a 

espiritualidade como experiência subjetiva e não como imposição de crenças, amplia sua 

capacidade de acolhimento e de cuidado ético. 

Portanto, reconhecer a espiritualidade como parte da totalidade humana é um passo 

essencial para a consolidação de uma Psicologia mais sensível, integradora e comprometida 

com o sentido da vida. O presente estudo contribui, assim, para o fortalecimento do diálogo 

entre ciência e espiritualidade, reafirmando o compromisso da Psicologia com a promoção da 

saúde integral, da liberdade e da dignidade da pessoa humana. 

Além disso, destaca-se que a espiritualidade, compreendida como dimensão de sentido 

e transcendência, pode funcionar como um recurso terapêutico de profunda relevância, ao 

permitir que o sujeito ressignifique suas experiências cotidianas de dor, sofrimento e perda. A 

partir dessa perspectiva, o processo psicoterapêutico transcende a mera intervenção técnica, 

tornando-se um espaço de crescimento existencial, onde o indivíduo é convidado a reencontrar 

propósito, autenticidade e potencialidades em sua trajetória. 

Do ponto de vista da Logoterapia, a autotranscendência se revela como caminho de 

libertação e de reencontro com a própria humanidade. Nesse movimento, o sujeito é convocado 

a olhar para além de si mesmo, abrindo-se à alteridade, ao amor e ao compromisso com valores 

que conferem significado à existência. Assim, o psicoterapeuta, inspirado por essa visão, torna-

se mediador entre o sofrimento e o sentido, auxiliando o cliente a transformar o desespero em 

potencial criativo e espiritual. 

A presente pesquisa também aponta para a necessidade de um novo paradigma na 

prática psicológica — um paradigma integrador, que reconheça o ser humano em sua 

complexidade biopsicossocioespiritual. Superar o reducionismo técnico e a fragmentação do 

conhecimento implica resgatar a dimensão simbólica e transcendente da experiência humana. 

Nesse sentido, a Psicologia se fortalece enquanto ciência e profissão comprometida com a 

promoção da vida em sua totalidade, onde o cuidado com o espírito é também cuidado com o 

corpo e com a mente. 

No âmbito social e educativo, o presente estudo destaca que o incentivo ao diálogo entre 

espiritualidade e ciência pode contribuir para a formação de profissionais mais empáticos, 

éticos e conscientes de seu papel transformador. A espiritualidade, quando compreendida como 



 

30 
 

experiência de conexão com o sentido e com a vida, favorece a construção de vínculos mais 

autênticos e compassivos, elementos indispensáveis à prática clínica e às relações humanas. 

Dessa forma, reafirma-se que o caminho da espiritualidade não se restringe à 

religiosidade ou à crença institucionalizada, mas constitui uma dimensão universal da 

existência, inerente a todos os seres humanos. Ao integrar essa compreensão na psicoterapia, o 

psicólogo amplia sua atuação para além do alívio sintomático, favorecendo processos de 

reconstrução de sentido, autonomia e liberdade interior. Assim, este estudo reforça a 

importância da espiritualidade como eixo estruturante da saúde integral e como fundamento 

essencial para uma Psicologia comprometida com o desenvolvimento pleno do ser.  

Por fim, destaca-se a necessidade de que a espiritualidade seja mais amplamente 

debatida e valorizada no campo científico e acadêmico, de modo que seu estudo seja 

incorporado às diretrizes institucionais, currículos universitários e espaços de pesquisa. 

Recomenda-se que os Conselhos de Psicologia, universidades e entidades da área promovam 

conferências, seminários e audiências públicas voltadas à reflexão crítica e ética sobre o tema. 

A ampliação desses espaços de diálogo contribui para o fortalecimento de uma Psicologia 

verdadeiramente humanizada, aberta à transcendência e comprometida com a construção de 

uma sociedade mais consciente, que valorize a liberdade de expressão e o sentido da existência. 

 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AMATUZZI, Mauro Martins. Psicologia e espiritualidade. São Paulo: Paulus, 2005. 

 

AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. Manual diagnóstico e estatístico de 

transtornos mentais: DSM-5-TR. 5. ed., texto revisado. Porto Alegre: Artmed, 2022. 

 

AQUINO, Thiago. A. Avellar. et al. Logoterapia no contexto da psicologia: Reflexões acerca 

da análise existencial de Viktor Frankl como uma modalidade de psicoterapia. Revista Logos 

e Existência (online), v. 4, n. 1, p. 45, 2015. https://pt.scribd.com/docume 

nt/378702288/ArtigoLogoterapiaNoContextoDaPsicologiaReflexoesAcercaDaAnaliseExisten

cialdeViktorFranklComoUmaModalidadedePsicoterapia. Acesso em: 08 jul. 2025. 

 

ARANTES, Ana Claudia Quintana. A morte é um dia que vale a pena viver. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Casa da Palavra, 2016. 

 

ARAÚJO, J. L; BORBA, M. C. (orgs). Pesquisa Qualitativa em Educação Matemática. Belo 

Horizonte, MG: Autêntica, 2004. Disponível em: https://www.grupoautentica.com. 

br/produto/pesquisa-qualitativa-em-educacaomatem atica-1177. Acesso em: 01 jul. 2025. 

 

BARBOSA DA SILVA, Andreia; MARTINS GUERRA, Valeschka. Espiritualidade, 

Qualidade e Sentido de Vida: contribuições para o bem-estar psicológico. CES Psicología 

https://pt.scribd.com/docume%20nt/378702288/ArtigoLogoterapiaNoContextoDaPsicologiaReflexoesAcercaDaAnaliseExistencialdeViktorFranklComoUmaModalidadedePsicoterapia
https://pt.scribd.com/docume%20nt/378702288/ArtigoLogoterapiaNoContextoDaPsicologiaReflexoesAcercaDaAnaliseExistencialdeViktorFranklComoUmaModalidadedePsicoterapia
https://pt.scribd.com/docume%20nt/378702288/ArtigoLogoterapiaNoContextoDaPsicologiaReflexoesAcercaDaAnaliseExistencialdeViktorFranklComoUmaModalidadedePsicoterapia


 

31 
 

(online), v. 18, n. 1, p. 67-80, 2025. Disponível em: https://revistas.ces.edu.co/ind 

ex.php/psicologia/article/view/7353. Acesso em: 05 jul. 2025. 

 

BERGER, P. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. São 

Paulo: Paulinas, 1985.  Disponível em: https://archive.org/details/o-dossel-sagradoelementos-

para-uma-teoria-sociologica-da-religiao-peter-l.-berger. Acesso em: 10 jul. 2025. 

 

BOCK, Ana Mercês Bahia; TEIXEIRA, Maria de Lourdes Trassi; FURTADO, Odair. 

Psicologias: uma introdução ao estudo de psicologia. 15. ed. São Paulo: Saraiva Educação, 

2018. 

 

BOFF, Leonardo. Espiritualidade: um caminho de transformação. Rio de Janeiro: Sextante, 

2006. 

 

CAMPOS, Lívia Rezende Miranda; CRUVINEL, Belarmina Vilela; OLIVEIRA, Guilherme 

Saramago de; SANTOS, Anderson Oramisio. A revisão bibliográfica e a pesquisa 

bibliográfica numa abordagem qualitativa. Cadernos da FUCAMP, Monte Carmelo, v. 22, 

n. 57, p. 96–110, 2023. Disponível em: https://revistas.fucamp.edu.br/ind 

ex.php/cadernos/article/view/3042. Acesso em: 20 jul. 2025. 

 

CAPRA, Fritjof. A teia da vida: Uma nova compreensão científica dos sistemas vivos. São 

Paulo: Cultrix, 1996. 

CESARIO, R. R.; CESARIO, M.. Resenha do Livro: Pensamento Sistêmico: o Novo Paradigma 

da Ciência. Revista Brasileira de Educação Médica, v. 43, n. 1, p. 708–711, 2019. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/rbem/a/6SkJzXDRFrHgqCFBXrrL8Ct/?for mat=html&lang=pt. 

Acesso em: 11 jul. 2025. 

 

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Código de Ética Profissional do Psicólogo. 

Brasília, 2022. Disponível em: https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2022/06/WEB 

29535_Codigo_de_etica_da_profissao_14.04-1.pdf. Acesso em: 08 ago. 2025. 

 

CULLIFORD, L. A psicologia da espiritualidade: O estudo do equilíbrio entre mente e 

espírito. 1. ed. São Paulo: Fundamento Educacional Ltda, 2015. 

 

DA CUNHA NASCIMENTO, Ananda Kenney; CALDAS, Marcus Túlio. Dimensão espiritual 

e psicologia: a busca pela inteireza. Revista da Abordagem Gestáltica: Phenomenological 

Studies (online), v. 26, n. 1, p. 74-89, 2020. Disponível em: 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S180968672020000100008. 

Acesso em: 04 jul. 2025. 

 

DA SILVA, Wendel Johnson et al. Análise da Interface entre Espiritualidade e Saúde Mental 

no Contexto Profissional-Usuário: Um Estudo Qualitativo. Brazilian Journal of Implantology 

and Health Sciences (online), v. 6, n. 1, p. 1608-1621, 2024. Disponível 

em: https://bjihs.emnuvens.com.br/bjihs/article/view/1266. Acesso em: 05 ago. 2025. 

 

DALGALARRONDO, Paulo. Religião, Psicopatologia & Saúde Mental. Porto Alegre: 

Artmed, 2008. 

https://revistas.ces.edu.co/ind%20ex.php/psicologia/article/view/7353
https://revistas.ces.edu.co/ind%20ex.php/psicologia/article/view/7353
https://archive.org/details/o-dossel-sagradoelementos-para-uma-teoria-sociologica-da-religiao-peter-l.-berger
https://archive.org/details/o-dossel-sagradoelementos-para-uma-teoria-sociologica-da-religiao-peter-l.-berger
https://revistas.fucamp.edu.br/ind%20ex.php/cadernos/article/view/3042
https://revistas.fucamp.edu.br/ind%20ex.php/cadernos/article/view/3042
https://www.scielo.br/j/rbem/a/6SkJzXDRFrHgqCFBXrrL8Ct/?for%20mat=html&lang=pt
https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2022/06/WEB%2029535_Codigo_de_etica_da_profissao_14.04-1.pdf
https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2022/06/WEB%2029535_Codigo_de_etica_da_profissao_14.04-1.pdf
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S180968672020000100008
https://bjihs.emnuvens.com.br/bjihs/article/view/1266


 

32 
 

DE ALMEIDA ALEXANDRE, Clara Mel; JÚNIOR, Hélio Marco Pereira Lopes; 

MENDONÇA, Francisco Cardoso. Espiritualidade e qualidade de vida: uma revisão dos efeitos 

positivos na saúde mental. Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação 

(online), v. 10, n. 11, p. 4805-4816, 2024. Disponível em: 

https://periodicorease.pro.br/rease/article/view/16798. Acesso em: 11 jul. 2025. 

 

DE GOUVEIA, Amanda Ouriques; DOS SANTOS, Valéria Regina Cavalcante; PIANI, Pedro 

Paulo Freire. A influência da espiritualidade diante a saúde mental: os efeitos na sociedade e 

serviços de saúde. Revista Políticas Públicas & Cidades (online), v. 13, n. 2, p. e1480-e1480, 

2024. Disponível em: https://journalppc.com/RPPC/article/view/1480. Acesso em: 20 ago. 

2025. 

 

DE MOURA, Eduarda Souza et al. A influência da espiritualidade na saúde mental de jovens e 

adultos: uma revisão sistemática. Revista PsicoFAE: Pluralidades em Saúde Mental 

(online), v. 12, n. 1, p. 52-64, 2023. Disponível em: https://revistapsicofae.fae.ed 

u/psico/article/view/410. Acesso em: 25 ago. 2025. 

 

DOS SANTOS, David Moises Barreto. Logoterapia: compreendendo a teoria através de mapa 

de conceitos. Arquivos brasileiros de psicologia, v. 68, n. 2, p. 128-142, 2016. Disponível 

em: https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S18095267201600020001

1. Acesso em: 21 jun. 2025. 

 

ECHAVARRÍA, Martín. F. Correntes de Psicologia Contemporânea. Rio de Janeiro: CDB, 

2022. 

 

ENGEL, George L. The need for a new medical model: a challenge for biomedicine. Science 

(online), v. 196, n. 4286, p. 129-136, 1977. Disponível em: https://www.scienc 

e.org/doi/10.1126/science.847460. Acesso em: 28 jun. 2025. 

 

ESPERANDIO, Mary Rute Gomes; CALDEIRA, Sílvia (orgs.). Espiritualidade e Saúde: 

Fundamentos e Práticas em Perspectiva Luso-Brasileira. Curitiba: PUCPRESS, 2022. Vol. 

1. 410 p. ISBN 978-65-5385-001-9. Disponível em: https://www.pucpress. 

com.br/wpcontent/uploads/2022/10/Espiritualidade_saude_vol_1_amostra.pdf. Acesso em: 20 

jul. 2025. 

 

ESPINHA, Daniele Corcioli Mendes et al. Opiniones de los estudiantes de enfermería sobre la 

salud, la espiritualidad y la religiosidad. Revista Gaúcha de Enfermagem (online), v. 34, p. 

98-106, 2013. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rgenf/a/Fj8d5PdW5M 

vbx5zGhcqZFLN/?lang=pt. Acesso em: 12 jul. 2025. 

 

FARRIS, James Reaves. Aconselhamento psicológico e espiritualidade. Psicologia e 

espiritualidade, p. 161-172, 2005.  

 

FONG, Saulo Nagamori. A importância do autoconhecimento. São Paulo: Instituto União, 

2009. Disponível em: https://www.institutouniao.com.br/autoconhecimento/a-importancia-do-

autoconhecimento/. Acesso em: 10 jul. 2025. 

 

FORTI, Samanta., et al. Mensuração da espiritualidade/religiosidade em saúde no Brasil: uma 

revisão sistemática. Ciência & Saúde Coletiva (online), v. 25, n. 4, pp. 1463-1474, 2020. 

https://periodicorease.pro.br/rease/article/view/16798
https://journalppc.com/RPPC/article/view/1480
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S180952672016000200011
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S180952672016000200011
https://www.scielo.br/j/rgenf/a/Fj8d5PdW5M%20vbx5zGhcqZFLN/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rgenf/a/Fj8d5PdW5M%20vbx5zGhcqZFLN/?lang=pt
https://www.institutouniao.com.br/autoconhecimento/a-importancia-do-autoconhecimento/
https://www.institutouniao.com.br/autoconhecimento/a-importancia-do-autoconhecimento/


 

33 
 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/csc/a/SC3ncDvp9mgfHPDmYzg5Gkc/?lang=pt. 

Acesso em: 15 jul. 2025. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Em busca de sentido: um psicólogo no campo de concentração. 

Porto Alegre: Sulina; São Leopoldo: Sinodal, 1987. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Sede de Sentido. 3. ed. São Paulo: Quadrante, 2003. 

 

FRANKL, Viktor Emil. A presença ignorada de Deus. 10. ed. São Leopoldo: Sinodal; 

Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Psicoterapia e sentido da vida: fundamentos da logoterapia e 

análise existencial. 5. Ed. São Paulo: Quadrante, 2010. 

 

GARCIA, Elias. Pesquisa bibliográfica versus revisão bibliográfica - uma discussão 

necessária. Línguas & Letras (online), v. 17, n. 35, 2016. Disponível em: https://e-

revista.unioeste.br/index.php/linguaseletras/article/view/13193. Acesso em: 18 ago. 2025. 

 

GERONE, Lucas Guilherme Teztlaff. A espiritualidade no contexto da ciência da 

saúde. Revista Científica Multidisciplinar Núcleo do Conhecimento (online), v. 1, p. 121-

136, 2020. Disponível em: https://www.nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-dareligiao 

/ciencia-da-saude. Acesso em: 25 jul. 2025. 

 

GIL, A. C. Métodos e Técnicas de Pesquisa Social. São Paulo, SP: Atlas, 2008. 

 

GONÇALVES, Carlos. Os contributos da espiritualidade para o desenvolvimento humano 

biopsicossocial, 2019. Disponível em: https://sigarra.up.pt/spup/p 

t/pub_geral.pub_view?pi_pub_base_id=390886. Acesso em: 20 jun. 2025. 

 

HEFTI, René. Integrating religion and spirituality into mental health care, psychiatry and 

psychotherapy. Religions (online), v. 2, n. 4, p. 611-627, 2011. Disponível 

em: https://fisg.ch/mm/Hefti_%282011%29_Integrating_Rel_into_Mental_Health_Care_and_

Psy_Religions2011%282%29.pdf. Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

HENNING-GERONASSO, Martha Caroline; MORÉ, Carmen Leontina Ojeda Ocampo. 

Influência da religiosidade/espiritualidade no contexto psicoterapêutico. Psicologia: Ciência e 

Profissão (online), v. 35, p. 711-725, 2015. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ 

pcp/a/ZYpkcHTjNccSTsH6TH7R5Sn/?lang=pt. Acesso em: 11 jul. 2025. 

 

HERRERA, Guillermo Pareja. Viktor Frankl Comunicação & Resistência. Rio de Janeiro: 

Busca Sentido Pod, 2021.  Disponível em: https://www.scielo.br/j/pcp/a/ZYpkcHTj 

NccSTsH6TH7R5Sn/?lang=pt. Acesso em: 21 jun. 2025. 

 

HOUAISS, A. Dicionário da língua portuguesa (nova ortografia). Rio de Janeiro: Objetiva, 

2009.  

 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo 2022: católicos seguem em queda; 

evangélicos e sem religião crescem no país. Agência de Notícias IBGE, Rio de Janeiro, 06 jun. 

2025. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-

https://www.scielo.br/j/csc/a/SC3ncDvp9mgfHPDmYzg5Gkc/?lang=pt.%20Acesso
https://www.scielo.br/j/csc/a/SC3ncDvp9mgfHPDmYzg5Gkc/?lang=pt.%20Acesso
https://e-revista.unioeste.br/index.php/linguaseletras/article/view/13193
https://e-revista.unioeste.br/index.php/linguaseletras/article/view/13193
https://www.nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-dareligiao%20/ciencia-da-saude
https://www.nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-dareligiao%20/ciencia-da-saude
https://sigarra.up.pt/spup/p%20t/pub_geral.pub_view?pi_pub_base_id=390886
https://sigarra.up.pt/spup/p%20t/pub_geral.pub_view?pi_pub_base_id=390886
https://fisg.ch/mm/Hefti_%282011%29_Integrating_Rel_into_Mental_Health_Care_and_Psy_Religions2011%282%29.pdf
https://fisg.ch/mm/Hefti_%282011%29_Integrating_Rel_into_Mental_Health_Care_and_Psy_Religions2011%282%29.pdf
https://www.scielo.br/j/%20pcp/a/ZYpkcHTjNccSTsH6TH7R5Sn/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/%20pcp/a/ZYpkcHTjNccSTsH6TH7R5Sn/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/pcp/a/ZYpkcHTj%20NccSTsH6TH7R5Sn/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/pcp/a/ZYpkcHTj%20NccSTsH6TH7R5Sn/?lang=pt
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/43593-censo-2022-catolicos-seguem-em-queda-evangelicos-e-sem-religiao-crescem-no-pais


 

34 
 

noticias/noticias/43593-censo-2022-catolicos-seguem-em-queda-evangelicos-e-sem-religiao-

crescem-no-pais. Acesso em: 10 ago. 2025. 

 

INOUE, Thais Martins; VECINA, Marion Vecina Arcuri. Espiritualidade e/ou religiosidade e 

saúde: uma revisão de literatura. J Health Sci Inst, v. 35, n. 2, p. 127-30, 2017. Disponível 

em: https://repositorio.unip.br/journal-of-the-health-sciences-institute-revista-do-instituto-de-

ciencias-da-saude/espiritualidade-e-ou-religiosidade-e-saude-uma-revisao-de-literatura/. 

Acesso em: 20 jun. 2025. 

 

JUNG, Carl G. Psicologia e religião. Petrópolis: Vozes, 1987. 

 

KOENIG, Harold G. Espiritualidade no cuidado com o paciente: por quê, como, quando e 

o quê. São Paulo: FE Editora Jornalística Ltda, 2005. 

 

KOENIG, Harold. G. Medicina, religião e saúde: O encontro da ciência e da 

espiritualidade. Porto Alegre: L&PM, 2012. 

 

LANCETTI, Antônio; AMARANTE, Paulo. Saúde mental e saúde coletiva. Tratado de saúde 

coletiva, v. 2, p. 615-34, 2006. Disponível em: https://professorruas.yolasite.co 

m/resources/Tratado%20de%20Saude%20Coletiva.pdf. Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

LANE, Silvia T. M.; CODO, Wanderley (Org.). Psicologia Social: o homem em movimento. 

São Paulo: Brasiliense, 2006. 

 

LARSON, David B.; SWYERS, James P.; MCCULLOUGH, Michael E. (Ed.). Scientific 

research on spirituality and health: A report based on the Scientific Progress in Spirituality 

Conferences. National Institute for Healthcare Research, 1998. 

 

LEMOS, Carolina Teles. Espiritualidade, religiosidade e saúde: uma análise literária. Revista 

Caminhos - Revista de Ciências da Religião (online), v. 17, p. 688-708, 2019.  Disponível 

em: https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/view/6939. Acesso em: 5 jul. 

2025. 

 

LIMA, Maria Eugênia Calheiros. A plenitude humana e o cuidado integral na perspectiva 

de Viktor Frankl. Dissertação de mestrado. Recife: Universidade Católica de Pernambuco, 

2012. Disponível em: https://www.grafiati.com/en/literature-selections/cruise-

1965/dissertation/. Acesso em: 10 jul. 2025. 

 

LOUSADA, Márcia Gouvêa et al. A espiritualidade na obra de autores da psicologia, saúde 

e educação. Tese (Doutorado em Educação: Psicologia da Educação) – Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo, 2017. Disponível 

em: https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/20585/2/M%25C3%25A1rcia%2520Gouv%25C3

%25AAa%2520Lousada.pdf. Acesso em: 15 jul. 2025. 

 

LUCCHETTI, Giancarlo; LUCCHETTI, Alessandra Lamas Granero; AVEZUM JR, A. 

Religiosidade, espiritualidade e doenças cardiovasculares. Rev Bras Cardiol (online), v. 24, n. 

1, p. 55-57, 2011. Disponível 

em: http://sociedades.cardiol.br/socerj/revista/2011_01/a_2011_v24_n01_07giancarlo.pdf. 

Acesso em: 20 jul. 2025. 

 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/43593-censo-2022-catolicos-seguem-em-queda-evangelicos-e-sem-religiao-crescem-no-pais
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/43593-censo-2022-catolicos-seguem-em-queda-evangelicos-e-sem-religiao-crescem-no-pais
https://repositorio.unip.br/journal-of-the-health-sciences-institute-revista-do-instituto-de-ciencias-da-saude/espiritualidade-e-ou-religiosidade-e-saude-uma-revisao-de-literatura/
https://repositorio.unip.br/journal-of-the-health-sciences-institute-revista-do-instituto-de-ciencias-da-saude/espiritualidade-e-ou-religiosidade-e-saude-uma-revisao-de-literatura/
https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/view/6939
https://www.grafiati.com/en/literature-selections/cruise-1965/dissertation/
https://www.grafiati.com/en/literature-selections/cruise-1965/dissertation/
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/20585/2/M%25C3%25A1rcia%2520Gouv%25C3%25AAa%2520Lousada.pdf
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/20585/2/M%25C3%25A1rcia%2520Gouv%25C3%25AAa%2520Lousada.pdf
http://sociedades.cardiol.br/socerj/revista/2011_01/a_2011_v24_n01_07giancarlo.pdf


 

35 
 

MARQUES, Luciana Fernandes; SARRIERA, Jorge Castellá; DELL'AGLIO, Débora 

Dalbosco. Adaptação e validação da Escala de Bem-estar Espiritual (EBE): adaptation and 

validation of Spiritual Well-Being Scale (SWS). Avaliaçao Psicologica: Interamerican 

Journal of Psychological Assessment (online), v. 8, n. 2, p. 179-186, 2009. Disponível 

em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1677-04712009000200004. 

Acesso em: 25 jul. 2025. 

 

MARQUES, Stella Maris Souza. O manejo de profissionais da saúde com questões 

espirituais. Revista NUFEN: Phenomenology and Interdisciplinarity (online), v. 13, n. 1, 

2021. Disponível em: https://submission-pepsic.scielo.br/index.php/nufen/article/view/20352. 

Acesso em: 1 ago. 2025. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza; HARTZ, Zulmira Maria de Araújo; BUSS, Paulo 

Marchiori. Qualidade de vida e saúde: um debate necessário. Ciência & saúde coletiva 

(online), v. 5, p. 7-18, 2000. Disponível em: https://www.scielo.br/j/csc/a/MGN 

bP3WcnM3p8KKmLSZVddn. Acesso em: 05 ago. 2025. 

 

MONTEIRO, Daiane Daitx et al. Espiritualidade/religiosidade e saúde mental no Brasil: uma 

revisão. Boletim-Academia Paulista de Psicologia (online), v. 40, n. 98, p. 129-139, 2020. 

Disponível em: https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1415 

711X2020000100014. Acesso em: 06 jul. 2025. 

 

MOREIRA, Maria Inês Badaró; DE ANDRADE, Ângela Nobre. Ouvindo loucos: construindo 

possibilidades de viver com autonomia. Psicologia, Saúde e Doenças (online), v. 4, n. 2, p. 

249-266, 2003. Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/362/36240206.pdf. Acesso em: 16 

ago. 2025. 

 

MOREIRA-ALMEIDA A, SHARMA A, VAN RENSBURG BJ, VERHAGEN PJ, COOK CC. 

WPA Position Statement on Spirituality and Religion in Psychiatry. World Psychiatry (online) 

2016; 15(1):87-88. Disponível em: https://www.researchgate.net/publication 

/292677012_WPA_Position_Statement_on_Spirituality_and_Religion_in_Psychiatry. Acesso 

em: 02 ago. 2025.  

 

OLIVEIRA, Márcia Regina de; JUNGES, José Roque. Saúde mental e 

espiritualidade/religiosidade: a visão de psicólogos. Estudos de Psicologia (Natal) [online], v. 

17, p. 469-476, 2012. Disponível em: https://www.scielo.br/j/epsic/a/w3hnsrp3 

wzVcRPL3DkCzXKr/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 15 ago. 2025.  

 

PARGAMENT, Kenneth I.; CUMMINGS, Jeremy. Anchored by faith. Handbook of adult 

resilience, p. 193-210, 2010. Disponível em: https://www.kennethpargament.com/spirituality-

and-growth. Acesso em: 19 jul. 2025. 

 

PARGAMENT, Kenneth I.; EXLINE, Julie J.; JONES, James W. APA handbook of 

psychology, religion, and spirituality (Vol 1): Context, theory, and research. American 

Psychological Association, 2013. Disponível em: https://www.researchgate.net/publica 

tion/277960879_Review_of_APA_Handbook_of_Psychology_Religion_and_Spirituality_Vol

ume_1_Context_Theory_and_Research_Volume_2_An_Applied_Psychology_of_Religion_a

nd_Spirituality. Acesso em: 19 jul. 2025. 

 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1677-04712009000200004
https://submission-pepsic.scielo.br/index.php/nufen/article/view/20352
https://www.scielo.br/j/csc/a/MGN%20bP3WcnM3p8KKmLSZVddn
https://www.scielo.br/j/csc/a/MGN%20bP3WcnM3p8KKmLSZVddn
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1415%20711X2020000100014
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1415%20711X2020000100014
https://www.redalyc.org/pdf/362/36240206.pdf
https://www.researchgate.net/publication
https://www.scielo.br/j/epsic/a/w3hnsrp3%20wzVcRPL3DkCzXKr/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/epsic/a/w3hnsrp3%20wzVcRPL3DkCzXKr/?format=pdf&lang=pt
https://www.kennethpargament.com/spirituality-and-growth
https://www.kennethpargament.com/spirituality-and-growth
https://www.researchgate.net/publica%20tion/277960879_Review_of_APA_Handbook_of_Psychology_Religion_and_Spirituality_Volume_1_Context_Theory_and_Research_Volume_2_An_Applied_Psychology_of_Religion_and_Spirituality
https://www.researchgate.net/publica%20tion/277960879_Review_of_APA_Handbook_of_Psychology_Religion_and_Spirituality_Volume_1_Context_Theory_and_Research_Volume_2_An_Applied_Psychology_of_Religion_and_Spirituality
https://www.researchgate.net/publica%20tion/277960879_Review_of_APA_Handbook_of_Psychology_Religion_and_Spirituality_Volume_1_Context_Theory_and_Research_Volume_2_An_Applied_Psychology_of_Religion_and_Spirituality
https://www.researchgate.net/publica%20tion/277960879_Review_of_APA_Handbook_of_Psychology_Religion_and_Spirituality_Volume_1_Context_Theory_and_Research_Volume_2_An_Applied_Psychology_of_Religion_and_Spirituality


 

36 
 

PARGAMENT, Kenneth I.; EXLINE, Julie J. Working with spiritual struggles in 

psychotherapy: From research to practice. Guilford Publications, 2021. Disponível em: 

https://www.guilford.com/excerpts/pargament3_ch1.pdf?t=1. Acesso em: 25 jul. 2025. 

 

PARGAMENT, Kenneth I.; MAHONEY, Annette. Spirituality. The Oxford Handbook of 

Positive Psychology, 2002. 

 

PARGAMENT, Kenneth I. et al. Red flags and religious coping: Identifying some religious 

warning signs among people in crisis 1. Journal of clinical psychology (online), v. 59, n. 12, 

p. 1335-1348, 2003. Disponível em: https://www.academia.edu/70612892/Redflags_a 

nd_religious_coping_Identifying_some_religious_warning_signs_among_people_in_crisis1. 

Acesso em: 15 ago. 2025. 

 

PEREIRA, Thaís Thomé Seni Oliveira; BARROS, Monalisa Nascimento dos Santos; 

AUGUSTO, Maria Cecília Nobrega de Almeida. O cuidado em saúde: o paradigma 

biopsicossocial e a subjetividade em foco. Mental (online), v. 9, n. 17, p. 523-536, 2011. 

Disponível em: https://pepsic.bvsalud.org/pdf/mental/v9n17/02.pdf. Acesso em: 10 ago. 2025. 

 

PERES, Julio Fernando Prieto; SIMÃO, Manoel José Pereira; NASELLO, Antonia Gladys. 

Espiritualidade, religiosidade e psicoterapia. Archives of Clinical Psychiatry (São Paulo) 

[online], v. 34, p. 136-145, 2007. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rpc/a/YFghx4 

LyPBm6vVMH78Z4h8J/?lang=pt. Acesso em: 09 ago. 2025. 

 

PINTO, Cândida; PAIS-RIBEIRO, José Luís. Construção de uma escala de avaliação da 

espiritualidade em contextos de saúde. Arquivos de medicina-porto (online), v. 21, n. 2, p. 

47, 2007. Disponível em: https://repositorio-aberto.up.pt/bitstream/10216/9183/2/84786.pdf. 

Acesso em 02 ago. 2025 

 

PUCHALSKI, Christina M. Espiritualidade e medicina: os currículos na educação 

médica. Journal of Education Câncer: O Jornal Oficial da Associação Americana para a 

Educação do Câncer (online), v. 21, n. 1, p. 14-18, 2006. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/16918282/. Acesso em: 01 ago. 2025 

 

SALDANHA, V. A Psicoterapia transpessoal. São Paulo: Rosa dos Tempos, 1999. 

 

SALGADO-NETO, Geraldo; BINOTTO, Eiva Coradini. A importância da inteligência 

espiritual (intuição da alma). Revista Pistis & Praxis (online), v. 14, n. 3, 2022. Disponível 

em: https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/article/view/25636. Acesso em: 07 ago. 2025.  

 

SANTOS, Boaventura S. Um Discurso sobre as Ciências. São Paulo: Cortez, 2008. Disponível 

em: https://www.ispsn.org/sites/default/files/documentosvirtuais/pdf/umdiscurso 

sobreasciencias.pdf. Acesso em: 10 ago. 2025. 

 

SEGRE, M.; FERRAZ, F. C.. O conceito de saúde. Revista de Saúde Pública (online), v. 31, 

n. 5, p. 538–542, out. 1997.  Disponível em:https://www.scielo.br/j/rsp/a/ztHNk9hRH3TJh 

h5fMgDFCFj. Acesso em: 15 ago. 2025. 

 

SILVA FILHO, José Adelmo da et al. Religiosity and spirituality in mental health: nurses’ 

training, knowledge and practices. Revista Brasileira de Enfermagem (online), v. 75, p. 

https://www.guilford.com/excerpts/pargament3_ch1.pdf?t=1
https://www.academia.edu/70612892/Redflags_a%20nd_religious_coping_Identifying_some_religious_warning_signs_among_people_in_crisis1
https://www.academia.edu/70612892/Redflags_a%20nd_religious_coping_Identifying_some_religious_warning_signs_among_people_in_crisis1
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/mental/v9n17/02.pdf
https://www.scielo.br/j/rpc/a/YFghx4%20LyPBm6vVMH78Z4h8J/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rpc/a/YFghx4%20LyPBm6vVMH78Z4h8J/?lang=pt
https://repositorio-aberto.up.pt/bitstream/10216/9183/2/84786.pdf.%20Acesso%20em%2002
https://repositorio-aberto.up.pt/bitstream/10216/9183/2/84786.pdf.%20Acesso%20em%2002
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/16918282/
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/article/view/25636
https://www.ispsn.org/sites/default/files/documentosvirtuais/pdf/umdiscurso%20sobreasciencias.pdf
https://www.ispsn.org/sites/default/files/documentosvirtuais/pdf/umdiscurso%20sobreasciencias.pdf
https://www.scielo.br/j/rsp/a/ztHNk9hRH3TJh%20h5fMgDFCFj
https://www.scielo.br/j/rsp/a/ztHNk9hRH3TJh%20h5fMgDFCFj


 

37 
 

e20200345, 2021. Disponível em: https://www.scielo.br/j/reben/i/2021.v74n2/. Acesso em: 20 

jul. 2025. 

 

UNDERWILL. E. The Spiritual Life: Great Spiritual Truths for Everday Life. Consciousness. 

Oxford: Oneworld Publications, 1999b.  

 

XIII Seminário Internacional de Psicologia e Senso Religioso. Tema: Psicologia e Religião: 

percursos, diálogos e limites. São Luís (MA): Universidade CEUMA, 13-14 jun. 2024. 

Disponível em: https://www.even3.com.br/xiii-seminario-de-psicologia-e-senso-religioso-

417812/. Acesso em: 25 jul. 2025. 

 

WEBER, Samuel R.; PARGAMENT, Kenneth I. The role of religion and spirituality in mental 

health. Current opinion in psychiatry (online), v. 27, n. 5, p. 358-363, 2014. Disponível em: 

https://journals.lww.com/copsychiatry/abstract/2014/09000/the_roleofreligion 

and_spirituality_in_mental.9.aspx. Acesso em: 26 jul. 2025. 

 

WOLMAN, Richard. N. Inteligência espiritual. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. 

 

ZANGARI, Wellington; MACHADO, Fátima Regina (org.). Psicologia & religião: histórico, 

subjetividade, saúde mental, manejo, ética profissional e direitos humanos. São Paulo: 

Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo – Inter Psi, 2018. Cartilha virtual. 

Disponível em: http://www.usp.br/interpsi. Acesso em: 17 ago. 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.scielo.br/j/reben/i/2021.v74n2/
https://www.even3.com.br/xiii-seminario-de-psicologia-e-senso-religioso-417812/
https://www.even3.com.br/xiii-seminario-de-psicologia-e-senso-religioso-417812/
https://journals.lww.com/copsychiatry/abstract/2014/09000/the_roleofreligion%20and_spirituality_in_mental.9.aspx
https://journals.lww.com/copsychiatry/abstract/2014/09000/the_roleofreligion%20and_spirituality_in_mental.9.aspx
http://www.usp.br/interpsi


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download

